
 1 



 2 

CARTA A LOS ROMANOS 

CAPITULO 1 

Saludo y visita de Pablo a los fieles de Roma. La impiedad humana y el castigo de Dios  

1. Pablo, siervo de Jesucristo, apóstol por vocación divina, escogido para predicar la 

buena nueva de Dios, 

2. buena nueva que el mismo Dios había prometido anteriormente por sus profetas en las 

santas Escrituras, 

3. acerca de su Hijo Jesucristo nuestro Señor, que le nació según la carne del linaje de 

David, 

4. y que fue predestinado para ser Hijo de Dios con soberano poder, según el espíritu de 

santificación por su resurrección de entre los muertos, 

5. por el cual nosotros hemos recibido la gracia y el apostolado para someter a la fe por la 

virtud de su nombre a todas las naciones, 

6. entre las cuales sois también contados vosotros, llamados a ella por Jesucristo. 

7. A todos aquellos que estáis en Roma, que sois amados de Dios, y santos por vuestra 

vocación, gracia y paz de parte de Dios nuestro Padre y de nuestro Señor Jesucristo. 

8. Primero yo doy gracias a mi Dios por medio de Jesucristo acerca de todos vosotros, de 

que vuestra fe es celebrada por todo el mundo. 

9. Dios, a quien sirvo con todo mi espíritu en la predicación de la buena nueva de su Hijo, 

es mi testigo de que continuamente hago memoria de vosotros, 

10. pidiéndole siempre en mis oraciones que, si es de su voluntad, me abra finalmente 

algún camino favorable para ir a veros. 

11. Porque tengo muchos deseos de ello, a fin de comunicaros alguna gracia espiritual con 

la que seáis fortalecidos, 

12. quiero decir, para que hallándome entre vosotros podamos consolarnos mutuamente 

los unos a los otros, por medio de la fe, que es común a vosotros y a mí. 



 3 

13. Mas no quiero, hermanos, que dejéis de saber, que muchas veces he propuesto hacer 

este viaje, para lograr también entre vosotros algún fruto, así como entre las demás 

naciones; pero hasta ahora no me ha sido posible. 

14. Deudor soy igualmente a griegos y a bárbaros, a sabios y a ignorantes. 

15. Así (por lo que a mí toca) pronto estoy a predicar la buena nueva también a los que 

vivís en Roma, 

16. que no me avergüenzo yo de la buena nueva, siendo él como es la virtud de Dios para 

salvar a todos los que creen, a los judíos primero, y después a los gentiles. 

17. Y en la buena nueva es en donde se nos ha revelado la justicia que viene de Dios la 

cual nace de la fe, y se perfecciona en la fe, según aquello que está escrito*: El justo vive por 

la fe. 

18. Se descubre también en él la ira de Dios que descargará del cielo sobre toda la 

impiedad e injusticia de aquellos hombres, que tienen aprisionada injustamente la verdad 

de Dios; 

19. puesto que ellos han conocido claramente lo que se puede conocer de Dios, porque 

Dios se lo ha manifestado. 

20. En efecto, las perfecciones invisibles de Dios, aun su eterno poder y su divinidad, se 

han hecho visibles después de la creación del mundo, por el conocimiento que de ellas nos 

dan sus criaturas; y así tales hombres no tienen disculpa; 

21. porque habiendo conocido a Dios, no le glorificaron como a Dios, ni le dieron gracias; 

sino que ensoberbecidos devanearon en sus discursos, y quedó su insensato corazón lleno 

de tinieblas; 

22. y mientras se jactaban de sabios, fueron unos necios, 

23. hasta llegar a transferir a un simulacro en imagen de hombre corruptible, y a figuras 

de aves, y de bestias cuadrúpedas, y de serpientes, el honor debido solamente a Dios 

incorruptible o inmortal. 

24. Por lo cual, Dios los abandonó a los deseos de su depravado corazón, a los vicios de la 

impureza, en tanto grado que deshonraron ellos mismos sus propios cuerpos; 



 4 

25. ellos que habían colocado la mentira en el lugar de la verdad de Dios, dando culto y 

sirviendo a las criaturas en lugar de adorar al Creador, solamente el cual es digno de ser 

bendito por todos los siglos. Amén. 

26. Por eso los entregó Dios a pasiones infames. Pues sus mismas mujeres invirtieron el 

uso natural, en el que es contrario a la naturaleza. 

27. Del mismo modo también los varones, desechando el uso natural de la mujer, se 

abrasaron en amores brutales de unos con otros, cometiendo torpezas nefandas varones 

con varones, y recibiendo en sí mismo la paga merecida de su obcecación. 

28. Pues como no quisieron reconocer a Dios, Dios los entregó a un réprobo sentido, de 

suerte que han hecho acciones indignas del hombre, 

29. quedando atestados de toda suerte de iniquidad, de malicia, de fornicación, de 

avaricia, de perversidad; llenos de envidia, homicidas, pendencieros, fraudulentos, 

malignos, chismosos, 

30. infamadores, enemigos de Dios, ultrajadores, soberbios, altaneros, inventores de 

vicios, desobedientes a sus padres, 

31. irracionales, desgarrados, desamorados, desleales, despiadados, 

32. los cuales en medio de haber conocido la justicia de Dios, no echaron de ver, que los 

que hacen tales cosas, son dignos de muerte eterna, y no sólo los que las hacen, sino 

también los que aprueban a los que las hacen. 

________________________ 

17. Este versículo expone el tema de la Carta: El evangelio es fuente de salvación para el 

que cree. Hab 2, 4. 

 

 

CAPITULO 2 

 

 

Los judíos son tan culpables como los gentiles. La ley de Moisés. Dios juzga con la verdad 



 5 

 

1. Por donde tú eres inexcusable, ¡oh hombre, quienquiera que seas!, que te metes a 

condenar a los demás. Pues en lo que condenas a otro te condenas a ti mismo, haciendo 

como haces tú, ¡oh judío!, aquellas mismas cosas que condenas. 

2. Sabemos que Dios condena, según su verdad, a los que cometen tales acciones. 

3. Tú, pues, ¡oh hombre!, que condenas a los que tales cosas hacen, y no obstante las 

haces, ¿piensas acaso que podrás huir del juicio de Dios? 

4. ¿O desprecias tal vez las riquezas de su bondad, y de su paciencia, y largo sufrimiento? 

¿No reparas que la bondad de Dios te está llamando a la penitencia? 

5. Tú, al contrario, con tu dureza y corazón impenitente vas atesorándote ira y más ira 

para el día de la venganza y de la manifestación del justo juicio de Dios, 

6. el cual ha de pagar a cada uno según sus obras, 

7. dando la vida eterna a los que, por medio de la perseverancia en las buenas obras, 

aspiran a la gloria, al honor y a la inmortalidad, 

8. y derramando su cólera y su indignación sobre los espíritus porfiados, que no se 

rinden a la verdad, sino que abrazan la injusticia. 

9. Así que tribulación y angustias aguardan sin remedio al alma de todo hombre que obra 

mal, del judío primero, y después del griego; 

10. mas la gloria, el honor y la paz serán la porción hereditaria de todo aquel que obra 

bien, del judío primero, y después del griego; 

11. porque para con Dios no hay preferencia de personas. 

12. Y así todos los que pecaron sin tener ley escrita, perecerán sin ser juzgados por ella; 

mas todos los que pecaron teniéndola, por ella serán juzgados. 

13. Que no son justos delante de Dios los que oyen la ley; sino los que la cumplen, ésos 

son los que serán justificados. 

14. En efecto, cuando los gentiles, que no tienen ley escrita*, hacen por razón natural lo 

que manda la ley, estos tales no teniendo ley, son para sí mismos ley viva; 



 6 

15. y ellos hacen ver que lo que la ley ordena está escrito en sus corazones, como se lo 

atestigua su propia conciencia, y las diferentes reflexiones que allá en su interior ya los 

acusan, ya los defienden, 

16. como se verá en aquel día, en que Dios juzgará los secretos de los hombres, por medio 

de Jesucristo, según la doctrina de la buena nueva que predico. 

17. Mas tú que te precias del renombre de judío, y tienes puesta tu confianza en la ley, y te 

glorías de adorar a Dios, 

18. y conoces su voluntad y, amaestrado por la ley, disciernes lo que es mejor, 

19. tú te jactas de ser guía de ciegos, luz de los que están a oscuras, 

20. preceptor de gente ruda, maestro de niños, o recién convertidos, como quien tiene en 

la ley de Moisés la pauta de la ciencia y de la verdad; 

21. y no obstante, tú que instruyes al otro, no te instruyes a ti mismo; tú que predicas que 

no es lícito hurtar, hurtas; 

22. tú que dices que no se ha de cometer adulterio, lo cometes; tú que abominas los 

ídolos, eres sacrílego adorador suyo; 

23. tú, en fin, que te glorías en la ley, con la violación de la misma ley deshonras a Dios. 

24. (Vosotros los judíos sois la causa, como dice la Escritura*, de que sea blasfemado el 

nombre de Dios entre los gentiles). 

25. Por lo demás, la circuncisión sirve si observas la ley; pero si eres prevaricador de la 

ley, por más que estés circuncidado, vienes a ser delante de Dios como un hombre 

incircunciso. 

26. Al contrario, si un incircunciso guarda los preceptos de la ley, por ventura, sin estar 

circuncidado, ¿no será considerado circunciso? 

27. Y el que por naturaleza es incircunciso o gentil, y guarda exactamente la ley, ¿no te 

condenará a ti, que teniendo la letra de la ley y la circuncisión, eres prevaricador de la ley? 

28. Porque no está en lo exterior ser judío, ni es la verdadera circuncisión la que se hace 

en la carne; 



 7 

29. sino que el verdadero judío es aquel que lo es en su interior, así como la verdadera 

circuncisión es la del corazón que se hace según el espíritu, y no según la letra de la ley; y 

este verdadero judío recibe su alabanza, no de los hombres, sino de Dios. 

________________________ 

14. Muchos gentiles, aunque no tenían la ley escrita, ayudados de la luz de la gracia 

adoraban al verdadero Dios. 

24. Is 52, 5; Ez 36, 2. 

 

 

CAPITULO 3 

 

 

Unos y otros están sujetos al pecado. No es la ley, sino la fe en Jesucristo la que los libra 

de su yugo 

 

1. ¿Cuál es, pues, me diréis, la ventaja de los judíos sobre los gentiles?; o ¿qué utilidad se 

saca en ser del pueblo circuncidado? 

2. La ventaja de los judíos es grande de todos modos. Y principalmente porque a ellos les 

fueron confiados los oráculos de Dios*. 

3. Porque, en fin, si algunos de ellos no han creído, ¿su infidelidad frustrará por ventura 

la fidelidad de Dios? Sin duda que no, 

4. siendo Dios, como es, veraz, y mentiroso todo hombre* según aquellos que David dijo 

a Dios: A fin de que tú seas reconocido fiel en tus palabras, y salgas vencedor en los juicios 

que de ti se hacen. 

5. Mas si nuestra injusticia o iniquidad hace resaltar la justicia de Dios, ¿qué diremos? 

¿No será Dios (hablo a lo humano) injusto en castigarnos*? 

6. Nada menos. Porque si así fuese, ¿cómo sería Dios el juez del mundo? 



 8 

7. Pero si la fidelidad o verdad de Dios, añadirá alguno, con ocasión de mi infidelidad o 

malicia se ha manifestado más gloriosa, ¿por qué razón todavía soy yo condenado como 

pecador? 

8. ¿Y por qué (como con una insigne calumnia esparcen algunos que nosotros decimos) 

no hemos de hacer nosotros un mal, a fin de que de él resulte un bien? Los que dicen esto 

son justamente condenados. 

9. ¿Diremos, pues, que somos los judíos más dignos que los gentiles? No por cierto. Pues 

ya hemos demostrado que así judíos como gentiles todos están sujetos al pecado, 

10. según aquello que dice la Escritura*: No hay uno que sea justo; 

11. no hay quien sea cuerdo, no hay quien busque a Dios; 

12. todos se descarriaron, todos se inutilizaron; no hay quien obre bien, no hay siquiera 

uno; 

13. su garganta es un sepulcro abierto*, se han servido de sus lenguas para urdir enredos; 

dentro de sus labios tienen veneno de áspides; 

14. su boca está llena de maldición y de amargura*; 

15. son sus pies ligeros para ir a derramar sangre*; 

16. todos sus pasos se dirigen a oprimir y a hacer infelices a los demás; 

17. porque la senda de la paz nunca la conocieron, 

18. ni tienen el temor de Dios ante sus ojos. 

19. Pero sabemos que cuantas cosas dice la ley, todas las dirige a los que profesan la ley a 

fin de que toda boca enmudezca, y todo el mundo, así judíos como gentiles, se reconozca 

reo delante de Dios; 

20. supuesto que delante de él ningún hombre será justificado por solas las obras de la 

ley. Porque por la ley se nos ha dado el conocimiento del pecado. 

21. Cuando ahora la justicia que da Dios sin la ley se nos ha hecho patente, según está 

atestiguada por la ley y los profetas. 

22. Y esta justicia que da Dios por la fe en Jesucristo, es para todos y sobre todos los que 

creen en él, pues no hay distinción alguna entre judío y gentil; 



 9 

23. porque todos pecaron, y tienen necesidad de la gloria o gracia de Dios, 

24. siendo justificados gratuitamente por la gracia del mismo, en virtud de la redención 

que todos tienen en Jesucristo, 

25. a quien Dios propuso para ser la víctima de propiciación en virtud de su sangre por 

medio de la fe, a fin de demostrar la justicia que da él mismo perdonando los pecados 

pasados, 

26. soportados por Dios con tanta paciencia, con el fin, digo, de manifestar su justicia en 

el tiempo presente; por donde se vea cómo él es justo en sí mismo, y que justifica al que 

tiene la fe de Jesucristo. 

27. Ahora, pues, ¿dónde está, ¡oh judío!, el motivo de gloriarte? Queda excluido. ¿Por qué 

ley? ¿Por la de las obras? No, sino por la ley de la fe. 

28. Así que, concluimos ser justificado el hombre por la fe viva sin las obras de la ley. 

29. Porque en fin, ¿es acaso Dios de los judíos solamente?; ¿no es también Dios de los 

gentiles? Sí, por cierto, de los gentiles también. 

30. Porque uno es realmente el Dios que justifica por medio de la fe a los circuncidados, y 

que con la misma fe justifica a los no circuncidados. 

31. Luego nosotros, dirá alguno, ¿destruimos la ley de Moisés por la fe en Jesucristo? No 

hay tal, antes bien confirmamos la ley*. 

________________________ 

2. Las Escrituras Divinas. A ellos se les prometió el Mesías y su reino eterno. 

4. Dios no faltará a su palabra, aunque hayan faltado los judíos. 

5. Por nuestros pecados, puesto que ellos manifiestan su perfección. 

10. Sal 14 (13), 3. 

13. Sal 5, 11. 

14. Sal 9, 7. 

15. Is 59, 7; Prov 1, 16. 

31. Pues toda nuestra doctrina enseña cómo obtener la justicia y la santidad. 



 10 

 

 

CAPITULO 4 

 

 

Dios cumplió su promesa a Abrahán por su fe y no por su observancia de la ley  

 

1. ¿Qué ventaja, pues, diremos haber logrado Abrahán, padre nuestro según la carne? 

2. Ciertamente que si Abrahán fuese justificado por las obras exteriores, él tiene de qué 

gloriarse, mas no para con Dios. 

3. Porque ¿qué es lo que dice la Escritura*?: Creyó Abrahán a Dios, lo cual le fue 

imputado a justicia. 

4. Pues al que trabaja, el salario no se le cuenta como una gracia, sino como deuda. 

5. Al contrario, cuando a alguno, sin hacer las obras exteriores, o de la ley, con creer en 

aquel que justifica al impío, se le imputa su fe por justicia, es éste un don gratuito según el 

beneplácito de la gracia de Dios. 

6. En este sentido David llama bienaventurado al hombre a quien Dios imputa la justicia 

sin mérito de las obras, diciendo: 

7. Bienaventurados aquellos cuyas maldades son perdonadas y cuyos pecados están 

borrados*; 

8. dichoso el hombre a quien Dios no imputó culpa. 

9. ¿Y esta dicha* es sólo para los circuncisos? ¿No es también para los incircuncisos? 

Acabamos de decir que la fe se imputó a Abrahán por justicia. 

10. ¿Y cuándo se le imputó?, ¿después que fue circuncidado, o antes de serlo? Claro está 

que no cuando fue circuncidado, sino antes. 



 11 

11. Y así él recibió la marca o divisa de la circuncisión, como un sello, o señal de la justicia 

que había adquirido por la fe, cuando era aún incircunciso; para que fuese padre de todos 

los que creen sin estar circuncidados, a quienes se les imputase también la fe por justicia; 

12. como así mismo padre de los circuncidados; de aquellos, digo, que no solamente han 

recibido la circuncisión, sino que siguen también las huellas de la fe que tenía nuestro 

padre Abrahán, siendo aún incircunciso. 

13. Y así no fue en virtud de la ley, sino en virtud de la justicia de la fe, la promesa hecha a 

Abrahán, o a su posteridad, de tener al mundo por herencia suya. 

14. Porque si sólo los que pertenecen a la ley de Moisés son los herederos, inútil fue la fe, 

y queda sin efecto la promesa de Dios. 

15. Porque la ley produce o manifiesta la cólera de Dios contra sus transgresores; en lugar 

de que allá donde no hay ley, no hay tampoco violación de la ley. 

16. La fe, pues, es por la cual nosotros somos herederos, a fin de que lo seamos por 

gracia, y permanezca firme la promesa para todos los hijos de Abrahán, no solamente para 

los que han recibido la ley, sino también para aquellos que siguen la fe de Abrahán, que es 

el padre de todos, 

17. (según lo que está escrito: Te tengo constituido padre de muchas gentes*), y que lo es 

delante de Dios, a quien ha creído, el cual da vida a los muertos, y llama, o da ser, a las 

cosas que no son, del mismo modo que conserva las que son. 

18. Así habiendo esperado contra toda esperanza, él creyó que vendría a ser padre de 

muchas naciones, según se le había dicho: Innumerable será tu descendencia. 

19. Y no desfalleció en la fe, ni atendió a su propio cuerpo ya desvirtuado, siendo ya de 

casi cien años, ni a que estaba extinguida en Sara la virtud de concebir. 

20. No dudó él ni tuvo la menor desconfianza de la promesa de Dios, antes se fortaleció 

en la fe, dando a Dios la gloria, 

21. plenamente persuadido de que todo cuanto Dios tiene prometido, es poderoso 

también para cumplirlo. 

22. Por eso, creer le fue imputado por justicia. 

23. Pero habérsele imputado por justicia, no está escrito sólo para él, 



 12 

24. sino también para nosotros, a quienes se ha de imputar igualmente a justicia, creer en 

aquel que resucitó de entre los muertos, Jesucristo Señor nuestro; 

25. el cual fue entregado a la muerte por nuestros pecados, y resucitó para nuestra 

justificación. 

________________________ 

3. Gen 15, 6; Gal 3, 6; Sant 2, 23. 

7. Sal 32 (31). 

9. La dicha de estar justificado por la gracia de Dios. 

17. Gen 17, 4. 

 

 

CAPITULO 5 

 

 

La gracia de la fe de Jesucristo quita el pecado y colma de bienes espirituales 

 

1. Justificados, pues, por la fe, mantengamos la paz con Dios mediante nuestro Señor 

Jesucristo, 

2. por el cual así mismo, en virtud de la fe, tenemos cabida en esta gracia, en la cual 

permanecemos firmes, y nos gloriamos esperando la gloria de los hijos de Dios. 

3. Y no nos gloriamos solamente en esto, sino también en las tribulaciones, sabiendo que 

la tribulación ejercita la paciencia, 

4. la paciencia sirve a la prueba de nuestra fe, y la prueba produce la esperanza, 

5. esperanza que no burla; porque la caridad de Dios ha sido derramada en nuestros 

corazones por medio del Espíritu Santo, que se nos ha dado. 

6. Porque ¿de dónde nace que Cristo, estando nosotros todavía enfermos del pecado, al 

tiempo señalado murió por los impíos? 



 13 

7. A la verdad apenas hay quien quisiese morir por un justo; tal vez se hallaría quien 

tuviese valor de dar su vida por un bienhechor; 

8. pero lo que hace brillar más la caridad de Dios hacia nosotros, es que cuando éramos 

aún pecadores o enemigos suyos, fue cuando al tiempo señalado, 

9. murió Cristo por nosotros; luego es claro que ahora mucho más estando justificados 

por su sangre, nos salvaremos por él de la ira de Dios. 

10. Que si cuando éramos enemigos de Dios, fuimos reconciliados con él por la muerte de 

su Hijo, mucho más estando ya reconciliados, nos salvará por él mismo resucitado y vivo. 

11. Y no tan sólo eso, sino que también nos gloriamos en Dios por nuestro Señor 

Jesucristo, por cuyo medio hemos obtenido ahora la reconciliación. 

12. Por tanto, así como por un solo hombre entró el pecado en este mundo, y por el 

pecado la muerte, así también la muerte se fue propagando en todos los hombres, por aquel 

solo Adán en quien todos pecaron. 

13. Así que el pecado ha estado siempre en el mundo hasta el tiempo de la ley; mas como 

entonces no había ley escrita, el pecado no se imputaba como transgresión de ella. 

14. Con todo eso, la muerte reinó desde Adán hasta Moisés aun sobre aquellos que no 

pecaron con una transgresión de la ley de Dios semejante a la de Adán*, el cual es figura del 

segundo Adán que había de venir. 

15. Pero no ha sucedido en la gracia, así como en el pecado; porque si por el pecado de 

uno solo murieron muchos, mucho más copiosamente se ha derramado sobre muchos la 

misericordia y el don de Dios por la gracia de un solo hombre, que es Jesucristo. 

16. Ni pasa lo mismo en este don de la gracia, que lo que vemos en el pecado. Porque 

nosotros hemos sido condenados en el juicio de Dios por un solo pecado, en lugar de que 

seamos justificados por la gracia después de muchos pecados. 

17. Pues como por el pecado de uno solo ha reinado la muerte por un solo hombre que es 

Adán, mucho más los que reciben la abundancia de la gracia, y de los dones, y de la justicia, 

reinarán en la vida por solo un hombre que es Jesucristo. 



 14 

18. En conclusión, así como el delito de uno solo atrajo la condenación de muerte a todos 

los hombres, así también la justicia de uno solo ha merecido a todos los hombres la 

justificación que da vida al alma. 

19. Pues a la manera que por la desobediencia de un solo hombre fueron muchos 

constituidos pecadores, así también por la obediencia de uno solo serán muchos 

constituidos justos. 

20. Es verdad que sobrevino la ley, y con ella se aumentó el pecado por haber sido 

desobedecida. Pero cuanto más abundó el pecado, tanto más ha sobreabundado la gracia, 

21. a fin de que al modo que reinó el pecado para dar la muerte, así también reine la 

gracia en virtud de la justicia para dar la vida eterna, por Jesucristo nuestro Señor. 

________________________ 

14. Contra una ley o mandato expreso de Dios, como pecó nuestro primer padre. 

 

 

CAPITULO 6 

 

 

Los fieles deben perseverar en la gracia recibida en el bautismo, haciendo nueva vida y 

entregándose a Dios 

 

1. ¿Qué diremos, pues?; ¿habremos de permanecer en el pecado para dar motivo a que la 

gracia sea copiosa? 

2. No lo permita Dios. Porque estando ya muertos al pecado, ¿cómo hemos de vivir aún 

en él? 

3. ¿No sabéis que cuantos hemos sido bautizados en Jesucristo, lo hemos sido con la 

representación y en virtud de su muerte? 



 15 

4. En efecto, en el bautismo hemos quedado sepultados con él muriendo al pecado, a fin 

de que así como Cristo resucitó de muerte a vida para gloria del Padre, así también 

procedamos nosotros con nuevo tenor de vida. 

5. Que si hemos sido injertados con él por medio de la representación de su muerte, 

igualmente lo hemos de ser representando su resurrección, 

6. haciéndonos cargo que nuestro hombre viejo fue crucificado con él, para que sea 

destruido en nosotros el cuerpo del pecado, y ya no sirvamos más al pecado. 

7. Pues quien ha muerto de esta manera, queda ya justificado del pecado. 

8. Y si nosotros hemos muerto con Cristo, creemos firmemente que viviremos también 

con él, 

9. sabiendo que Cristo resucitado de entre los muertos no muere ya otra vez; y que la 

muerte no tendrá ya dominio sobre él. 

10. Porque en cuanto al haber muerto, como fue por destruir el pecado, murió una sola 

vez; mas en cuanto al vivir, vive para Dios, y es inmortal. 

11. Así ni más ni menos vosotros considerad también que realmente estáis muertos al 

pecado por el bautismo, y que vivís ya para Dios en Jesucristo Señor nuestro. 

12. No reine, pues, el pecado en vuestro cuerpo mortal, de modo que obedezcáis a sus 

concupiscencias. 

13. Ni tampoco abandonéis más vuestro cuerpo al pecado para servir de instrumentos a la 

iniquidad; sino antes bien entregaos todos a Dios, como resucitados de muerte a vida, y 

ofreced a Dios vuestros cuerpos para servir de instrumentos a la justicia o virtud. 

14. Porque el pecado no se enseñoreará ya de vosotros, si no queréis; pues no estáis bajo 

el dominio de la ley, sino de la gracia. 

15. ¿Mas qué?, ¿pecaremos, ya que no estamos sujetos a la ley, sino a la gracia? No lo 

permita Dios. 

16. ¿No sabéis que si os ofrecéis por esclavo de alguno para obedecer a su imperio, por el 

mismo hecho quedáis esclavos de aquél a quien obedecéis, bien sea del pecado para recibir 

la muerte, bien sea de la obediencia a la fe para recibir la justicia o vida del alma? 



 16 

17. Pero, gracias a Dios, vosotros, aunque fuisteis siervos del pecado, habéis obedecido de 

corazón la doctrina de la buena nueva y según su modelo habéis sido formados de nuevo. 

18. Con lo que, libertados de la esclavitud del pecado, habéis venido a ser siervos de la 

justicia o santidad. 

19. Voy a decir una cosa, hablando a lo humano, en atención a la flaqueza de vuestra 

carne; y es, que así como habéis empleado vuestro cuerpo en servir a la impureza y a la 

injusticia para cometer la iniquidad, así ahora lo empleéis en servir a la justicia para 

santificaros. 

20. Porque cuando erais esclavos del pecado, estuvisteis como exentos del imperio de la 

justicia. 

21. Mas ¿y qué frutos sacasteis entonces de aquellos desórdenes de que ahora os 

avergonzáis? En verdad que la muerte es el fin a que conducen. 

22. Por el contrario, ahora habiendo quedado libres del pecado, y hechos siervos de Dios, 

cogéis por fruto vuestro la santificación, y por fin la vida eterna. 

23. Porque el estipendio y paga del pecado es la muerte; pero la vida eterna es una gracia 

de Dios por Jesucristo nuestro Señor. 

 

 

CAPITULO 7 

 

 

Ventaja del hombre en estado de gracia y no en el pecado. El ejemplo del matrimonio  

 

1. ¿Ignoráis acaso, hermanos (ya que hablo con los que están instruidos en la ley) que la 

ley no domina sobre el hombre, sino mientras éste vive? 

2. Así es que una mujer casada está ligada por la ley del matrimonio al marido mientras 

éste vive; mas muriendo su marido, queda libre de la ley que la ligaba al marido. 



 17 

3. Por estar razón será tenida por adúltera si, viviendo su marido, se junta con otro 

hombre; pero si el marido muere, queda libre del vínculo, y puede casarse con otro sin ser 

adúltera. 

4. Así también vosotros, hermanos míos, quedasteis muertos a la ley en virtud de la 

muerte del cuerpo de Cristo, para ser de otro, esto es, del que resucitó de entre los muertos, 

a fin de que nosotros produzcamos frutos para Dios. 

5. Pues cuando vivíamos según la carne, las pasiones de los pecados, excitadas por 

ocasión de la ley, mostraban su eficacia en nuestros cuerpos, en hacerles producir frutos 

para la muerte; 

6. pero ahora estamos ya exentos de esta ley de muerte, que nos tenía ligados, para que 

sirvamos a Dios según el nuevo espíritu, y no según la letra o ley antigua. 

7. Esto supuesto, ¿qué diremos? ¿Es la ley la causa del pecado? No digo tal. Pero sí que 

no acabé de conocer el pecado, sino por medio de la ley; de suerte que yo no hubiera 

advertido la concupiscencia mía, si la ley no dijera: No codiciarás. 

8. Mas el pecado, o el deseo de éste, estimulado con ocasión del mandamiento que lo 

prohíbe, produjo en mí toda suerte de malos deseos. Porque sin la ley el pecado de la 

codicia estaba como muerto. 

9. Yo también vivía en algún tiempo sin ley, dirá otro; mas así que sobrevino el 

mandamiento, revivió el pecado, 

10. y yo quedé muerto; con lo que aquel mandamiento, que debía servir para darme la 

vida, ha servido para darme la muerte. 

11. Porque el pecado, tomando ocasión del mandamiento, me sedujo, y así por la 

violación del mismo mandamiento me ha dado la muerte. 

12. De manera que la ley es santa, y el mandamiento que prohíbe el pecado, santo, justo y 

bueno. 

13. Pero qué, ¿lo que es en sí bueno, me ha causado a mí la muerte? Nada menos. Sino 

que el pecado, o la concupiscencia, es el que, habiéndome causado la muerte por medio de 

una cosa buena, cual es la ley, ha manifestado lo venenoso que él es; de manera que por 

ocasión del mismo mandamiento se ha hecho el pecado sobremanera maligno. 



 18 

14. Porque bien sabemos que la ley es espiritual; pero yo por mí soy carnal, vendido para 

ser esclavo del pecado. 

15. Por lo que yo mismo no apruebo lo que hago; pues no hago el bien que amo, sino 

antes el mal que aborrezco, ése lo hago. 

16. Mas por lo mismo que hago lo que no amo, reconozco la ley como buena. 

17. Y en esto no soy yo el que obra aquello, sino el pecado o la concupiscencia que habita 

en mí. 

18. Que bien conozco que nada de bueno hay en mí, quiero decir en mi carne. Pues 

aunque hallo en mí la voluntad para hacer el bien, no hallo cómo cumplirla. 

19. Por cuanto no hago el bien que quiero; antes bien hago el mal que no quiero. 

20. Mas si hago lo que no quiero, ya no lo ejecuto yo, sino el pecado que habita en mí. 

21. Y así es que, cuando yo quiero hacer el bien, me encuentro con una ley o inclinación 

contraria, porque el mal está pegado a mí. 

22. De aquí es que me complazco en la ley de Dios según el hombre interior; 

23. mas al mismo tiempo echo de ver otra ley en mi cuerpo, la cual resiste a la ley de mi 

espíritu, y me sojuzga a la ley del pecado, que está en mi cuerpo. 

24. ¡Oh qué hombre tan infeliz soy yo! ¿Quién me libertará de este cuerpo de muerte, o 

mortífera concupiscencia? 

25. Solamente la gracia de Dios por los méritos de Jesucristo, Señor nuestro. Entretanto 

yo mismo vivo sometido por el espíritu a la ley de Dios, y por la carne a la ley del pecado. 

 

 

CAPITULO 8 

 

 

Felicidad y esperanza de los justos, a quienes nada los puede separar del amor de 

Jesucristo 



 19 

 

1. Por consiguiente nada hay ahora digno de condenación en aquellos que están 

reengendrados en Cristo Jesús, y que no siguen la carne. 

2. Porque la ley del espíritu de vida, que está en Cristo Jesús, me ha libertado de la ley del 

pecado y de la muerte. 

3. Pues lo que era imposible que la ley hiciese, estando como estaba debilitada por la 

carne, lo hizo Dios cuando habiendo enviado a su Hijo revestido de una carne semejante a 

la del pecado, y héchole víctima por el pecado, mató así al pecado en la carne, 

4. a fin de que la justificación de la ley tuviese su cumplimiento en nosotros, que no vivimos 

conforme a la carne, sino conforme al espíritu. 

5. Porque los que viven según la carne, se saborean con las cosas que son de la carne; 

mientras los que viven según el espíritu, gustan de las que son del espíritu. 

6. La sabiduría o prudencia de la carne es una muerte, pero la sabiduría de las cosas del 

espíritu, es vida y paz: 

7. por cuanto la sabiduría de la carne es enemiga de Dios; como que no está sometida a la 

ley de Dios, ni es posible que lo esté, siendo contraria a ella. 

8. Por donde los que viven según la carne, no pueden agradar a Dios. 

9. Pero vosotros no vivís según la carne, sino según el espíritu, pues el espíritu de Dios 

habita en vosotros. Que si alguno no tiene el Espíritu de Cristo, éste no es de Jesucristo. 

10. Mas si Cristo está en vosotros, aunque el cuerpo esté muerto, o sujeto a muerte, por 

razón del pecado de Adán, el espíritu vive en virtud de la justificación. 

11. Y si el espíritu de aquel Dios, que resucitó a Jesús de la muerte, habita en vosotros, el 

mismo que ha resucitado a Jesucristo de la muerte dará vida también a vuestros cuerpos 

mortales, en virtud de su espíritu que habita en vosotros. 

12. Así que, hermanos míos, somos deudores no a la carne, para vivir según la carne, sino 

al espíritu de Dios, 

13. porque si viviereis según la carne, moriréis; mas si con el espíritu hacéis morir las 

obras o pasiones de la carne, viviréis, 

14. siendo cierto que los que se rigen por el Espíritu de Dios, esos son hijos de Dios. 



 20 

15. Porque no habéis recibido ahora el espíritu de servidumbre para obrar todavía 

solamente por temor como esclavos, sino que habéis recibido el espíritu de adopción de 

hijos en virtud del cual clamamos con toda confianza: Abba, esto es, ¡oh Padre mío! 

16. Y con razón, porque el mismo espíritu de Dios está dando testimonio a nuestro 

espíritu de que somos hijos de Dios. 

17. Y siendo hijos, somos también herederos, herederos de Dios, y coherederos con 

Cristo, con tal, no obstante, que padezcamos con él a fin de que seamos con él glorificados. 

18. A la verdad yo estoy firmemente persuadido de que los sufrimientos o penas de la 

vida presente no son de comparar con aquella gloria venidera, que se ha de manifestar en 

nosotros. 

19. Así las criaturas todas están aguardando con gran ansia la manifestación de los hijos 

de Dios. 

20. Porque se ven sujetas a la vanidad, o mudanza, no de grado, sino por causa de aquel 

que les puso tal sujeción, con la esperanza 

21. de que serán también ellas mismas libertadas de esa servidumbre a la corrupción, 

para participar de la libertad y gloria de los hijos de Dios. 

22. Porque sabemos que hasta ahora todas las criaturas están suspirando por dicho día, y 

como en dolores de parto. 

23. Y no solamente ellas, sino también nosotros mismos, que tenemos ya las primicias 

del Espíritu Santo, nosotros, con todo eso, suspiramos de lo íntimo del corazón, 

aguardando el efecto de la adopción de los hijos de Dios, esto es, la redención de nuestro 

cuerpo*. 

24. Porque hasta ahora no somos salvos, sino en esperanza. Y no se dice que alguno tenga 

esperanza de aquello que ya ve y posee; pues lo que uno ya ve o tiene, ¿cómo lo podrá 

esperar? 

25. Si esperamos, pues, lo que no vemos todavía, claro está que lo aguardamos por medio 

de la paciencia. 



 21 

26. Y además el espíritu divino ayuda a nuestra flaqueza; pues no sabiendo siquiera qué 

hemos de pedir en nuestras oraciones, ni cómo conviene hacerlo, el mismo espíritu hace, o 

produce en nuestro interior, nuestras peticiones a Dios con gemidos que son inexplicables. 

27. Pero aquel que penetra a fondo los corazones conoce bien qué es lo que desea el 

Espíritu, el cual no pide nada por los santos, que no sea según Dios. 

28. Sabemos también nosotros que todas las cosas contribuyen al bien de los que aman a 

Dios, de aquellos, digo, que él ha llamado según su decreto para ser santos. 

29. Pues a los que él tiene especialmente previstos, también los predestinó para que se 

hiciesen conforme a la imagen de su Hijo Jesucristo, de manera que sea el mismo Hijo el 

primogénito entre muchos hermanos. 

30. Y a éstos que ha predestinado, también los ha llamado; y a quienes ha llamado, 

también los ha justificado, y a los que ha justificado también los ha glorificado. 

31. Después de esto, ¿qué diremos ahora? Si Dios está con nosotros, ¿quién contra 

nosotros? 

32. El que ni a su propio Hijo perdonó, sino que le entregó a la muerte por todos 

nosotros, ¿cómo después de habérnosle dado a él, dejará de darnos cualquier otra cosa*? 

33. Y ¿quién puede acusar a los escogidos de Dios? Dios mismo es el que los justifica. 

34. ¿Quién osará condenarlos? Después que Jesucristo no solamente murió por nosotros, 

sino que también resucitó, y está sentado a la diestra de Dios, en donde asimismo intercede 

por nosotros. 

35. ¿Quién, pues, podrá separarnos del amor de Cristo? ¿Será la tribulación?, ¿o la 

angustia?, ¿o el hambre?, ¿o la desnudez?, ¿o el riesgo?, ¿o la persecución?, ¿o el cuchillo? 

36. (Según está escrito*, por ti, ¡oh, Señor!, somos entregados cada día en manos de la 

muerte, somos tratados como ovejas destinadas al matadero). 

37. Pero en medio de todas estas cosas triunfamos por virtud de aquel que nos amó. 

38. Por lo cual estoy seguro de que ni la muerte, ni la vida, ni los ángeles, ni los 

principados, ni las virtudes, ni lo presente, ni lo venidero, ni la fuerza, o violencia, 

39. ni todo lo que hay de más alto, ni de más profundo, ni otra ninguna criatura podrá 

jamás separarnos del amor de Dios, que se funda en Jesucristo nuestro Señor. 



 22 

________________________ 

23. De las miserias de esta vida, por su resurrección. 

32. El perdón de los pecados y los auxilios para alcanzar la gloria. 

36. Sal 44 (43), 23. 

 

 

CAPITULO 9 

 

 

Los israelitas y los hijos de Abrahán, llamados por Dios, se rinden a la fe de Jesucristo 

 

1. Cristo es mi testigo de que os digo la verdad; y mi conciencia da testimonio, en 

presencia del Espíritu Santo, de que no miento, 

2. al asegurarnos que estoy poseído de una profunda tristeza y de continuo dolor en mi 

corazón, 

3. hasta desear yo mismo ser apartado de Cristo por la salud de mis hermanos, que son 

mis deudos según la carne, 

4. los cuales son los israelitas, de quienes es la adopción de hijos de Dios, y la gloria y la 

alianza, y la legislación, y el culto, y las promesas, 

5. cuyos padres son los patriarcas, y de quienes desciende el mismo Cristo según la carne, 

el cual es Dios, bendito sobre todas las cosas por siempre jamás. Amén. 

6. Pero no por eso la palabra de Dios deja de tener su efecto. Porque no todos los 

descendientes de Israel son verdaderos israelitas; 

7. ni todos los que son del linaje de Abrahán son por eso hijos suyos y herederos; pues 

por Isaac, le dijo Dios*, se contará tu descendencia. 

8. Es decir, no los que son hijos de la carne, éstos son hijos de Dios; sino los que son hijos 

de la promesa, ésos se cuentan por descendientes de Abrahán. 



 23 

9. Porque las palabras de la promesa son éstas*: Por este mismo tiempo dentro de un año 

vendré; y Sara tendrá un hijo. 

10. Mas no solamente se vio esto en Sara, sino también en Rebeca, que concibió de una 

vez dos hijos de Isaac, nuestro padre. 

11. Pues antes que los niños naciesen, ni hubiesen hecho bien, ni mal alguno (a fin de que 

se cumpliese el designio de Dios en la elección), 

12. no en vista de sus obras, sino por el llamamiento y elección de Dios, se le dijo: 

13. El mayor ha de servir al menor, como en efecto está escrito: He amado más a Jacob, y 

he aborrecido a Esaú. 

14. ¿Pues qué diremos a esto?; ¿por ventura cabe en Dios injusticia? Nada menos. 

15. Pues Dios dice a Moisés*: Usaré de misericordia con quien yo quiera usarla, y tendré 

compasión de quien yo quiera tenerla. 

16. Así que no es obra del que quiere, ni del que corre, sino de Dios que usa de 

misericordia. 

17. Dice también al faraón en la Escritura*: A este fin te levanté, para mostrar en ti mi 

poder; y para que mi Nombre sea celebrado por toda la tierra. 

18. De donde se sigue que con quien quiere usa de misericordia, y endurece o abandona 

en su pecado al que quiere. 

19. Pero tú me dirás: ¿Pues cómo es que se queja Dios, o se enoja?; porque, ¿quién puede 

resistir a su voluntad? 

20. Mas, ¿quién eres tú, ¡oh hombre!, para reconvenir a Dios? ¿Un vaso de barro dice 

acaso al que le labró: Por qué me has hecho así*? 

21. Pues qué, ¿no tiene facultad el alfarero para hacer de la misma masa de barro, un vaso 

para usos honrosos, y otro al contrario para usos viles? 

22. Nadie puede quejarse si Dios, queriendo mostrar en unos su justo enojo, y hacer 

patente su poder, sufre con mucha paciencia a los que son vasos de ira, dispuestos para la 

perdición, 



 24 

23. a fin de manifestar las riquezas de su gloria en los que son vasos de misericordia, que 

él preparó o destinó para la gloria; 

24. y ha llamado a ella, como a nosotros, no solamente de entre los judíos, sino también 

de entre los gentiles, 

25. conforme a lo que dice por Oseas*: Llamaré pueblo mío al que no era mi pueblo; y 

amado, al que no era amado; y objeto de misericordia, al que no había conseguido 

misericordia. 

26. Y sucederá que en el mismo lugar en que se les dijo*: Vosotros no sois mi pueblo, allí 

serán llamados hijos de Dios vivo. 

27. Por otra parte Isaías* exclama con respecto a Israel: Aun cuando el número de los 

hijos de Israel fuese igual al de las arenas del mar, sólo un pequeño residuo de ellos se 

salvará. 

28. Porque Dios en su justicia reducirá su pueblo a un corto número; el Señor hará una 

gran rebaja sobre la tierra. 

29. Y antes había dicho el mismo Isaías: Si el Señor de los ejércitos no hubiese 

conservado a algunos de nuestro linaje, hubiéramos venido a quedar semejantes a Sodoma 

y Gomorra. 

30. Esto supuesto, ¿qué diremos sino que los gentiles, que no seguían la justicia, han 

abrazado la justicia, aquella justicia que viene de la fe; 

31. y que, al contrario, los israelitas que seguían con esmero la ley de la justicia, o la ley 

mosaica, no han llegado a la ley de la justicia, o a la justicia de la ley? 

32. ¿Y por qué causa? Porque no la buscaron por la fe, sino por las solas obras de la ley; y 

tropezaron en Jesús, como en piedra de escándalo, 

33. según aquello que está escrito*: Mirad que yo voy a poner en Sión una piedra de 

tropiezo, y piedra de escándalo para los incrédulos; pero cuantos creerán en él, no 

quedarán confundidos. 

________________________ 

7. Gen 21, 12. 

9. Gen 18, 10. 



 25 

15. Ex 33, 19. 

17. Ex 9, 16. 

20. Sab 15; Is 45, 9; Jer 18, 6. 

25. Os 2, 24; 1 Pe 2, 10. 

26. Os 1, 10. 

27. Is 10, 22. 

33. Is 8, 14; 28, 16; 1 Pe 2, 7. 

 

 

CAPITULO 10 

 

 

Sin la fe de Jesucristo nadie puede salvarse. Por eso es predicada en todo el mundo 

 

1. Es cierto, hermanos míos, que siento en mi corazón un singular afecto a Israel, y pido 

muy de veras a Dios su salvación. 

2. Yo les confieso y me consta que tienen celo de las cosas de Dios, pero no es un celo 

según la ciencia. 

3. Porque no conociendo la justicia que viene de Dios, y esforzándose a establecer la suya 

propia, no se han sujetado a Dios para recibir de él esta justicia. 

4. Siendo así que el fin de la ley es Cristo para justificar a todos los que creen en él. 

5. Porque Moisés dejó escrito*, que el hombre que cumpliere la justicia ordenada por la 

ley o sus mandamientos, hallará en ella la vida. 

6. Pero de la justicia que procede de la fe, dice así*: No digas en tu corazón: ¿Quién podrá 

subir al cielo?, esto es, para hacer que Cristo descienda; 

7. ¿o quién ha de bajar al abismo?, esto es, para sacar a vida de entre los muertos a Cristo. 



 26 

8. Mas ¿qué es lo que dice la Escritura*? Cerca está de ti la palabra que da la justificación, 

en tu boca está y en tu corazón; esta palabra es la palabra de la fe que predicamos. 

9. Pues si confesareis con tu boca al Señor Jesús, y creyeres en tu corazón que Dios le ha 

resucitado de entre los muertos, serás salvo. 

10. Porque es necesario creer de corazón para justificarse, y confesar la fe con las 

palabras u obras para salvarse. 

11. Por esto dice la Escritura*: Cuantos creen en él, no serán confundidos. 

12. Puesto que no hay distinción de judío y de gentil; por cuanto uno mismo es el Señor 

de todos, rico para con todos aquellos que le invocan. 

13. Porque todo aquel que invocare de veras el nombre del Señor, será salvo*. 

14. Mas ¿cómo le han de invocar, si no creen en él? O ¿cómo creerán en él, si de él nada 

han oído hablar? Y ¿cómo oirán hablar de él, si no se les predica? 

15. Y ¿cómo habrá predicadores, si nadie los envía?, según aquello que está escrito*: ¡Qué 

feliz es la llegada de los que anuncian la buena nueva de la paz, de los que anuncian los 

verdaderos bienes! 

16. Verdad es que no todos obedecen la buena nueva. Y por eso dijo Isaías*: ¡Oh Señor!, 

¿quién ha creído lo que nos ha oído predicar? 

17. Así que la fe proviene de oír, y oír depende de la predicación de la palabra de Cristo. 

18. Pero pregunto: Pues qué, ¿no la han oído ya? Sí, ciertamente: su voz ha resonado por 

toda la tierra, y se han oído sus palabras hasta las extremidades del mundo. 

19. Mas digo yo: ¿Será que Israel no lo ha entendido? No por cierto. Moisés es el primero 

en decir* en nombre de Dios: Yo he de provocaros a celos por un pueblo que no es pueblo 

mío; y haré que una nación insensata o ignorante venga a ser el objeto de vuestra 

indignación y envidia. 

20. Isaías, levanta la voz, y dice: Me hallaron los que no me buscaban; me descubrí 

claramente a los que no preguntaban por mí. 

21. Y, al contrario, dice a Israel: Todo el día tuve mis manos extendidas a ese pueblo 

incrédulo y rebelde a mis palabras. 



 27 

________________________ 

5. Lev 18, 5; Ez 20, 11. 

6. Deut 30, 12. 

8. Deut 30, 14. 

11. Is 28, 16. 

13. Joel 2, 32. 

15. Is 52, 7; Nah 1, 15. 

16. Is 53, 1. 

19. Deut 32, 21. 

 

 

CAPITULO 11 

 

 

Escarmiento de los judíos incrédulos. Pablo amonesta a los gentiles, para que no 

presuman 

 

1. Pues, según esto, digo yo ahora: ¿Por ventura ha desechado Dios a su pueblo? No por 

cierto. Porque yo mismo soy israelita del linaje de Abrahán y de la tribu de Benjamín. 

2. No ha desechado Dios al pueblo suyo , al cual conoció de antemano. ¿No sabéis 

vosotros lo que de Elías refiere la Escritura, de qué manera dirige él a Dios sus quejas 

contra Israel, diciendo: 

3. ¡Oh Señor!, a tus profetas los han muerto, demolieron tus altares, y he quedado yo 

solo, y atentan contra mi vida? 

4. Mas ¿qué le responde el oráculo divino? Me he reservado siete mil hombres, que no 

han doblado la rodilla delante de Baal. 



 28 

5. De la misma suerte, pues, se han salvado en este tiempo algunos pocos que han sido 

reservados por Dios según la elección de su gracia. 

6. Y si por gracia, claro está que no por obras; de otra suerte la gracia no fuera gracia. 

7. De aquí, ¿qué se infiere?; que Israel que buscaba la justicia, mas no por la fe, no la ha 

hallado; pero la han hallado aquellos que han sido escogidos por Dios, habiéndose cegado 

todos los demás; 

8. según está escrito*: Les ha dado Dios hasta hoy día, en castigo de su rebeldía, un 

espíritu de estupidez y contumacia; ojos para no ver, y oídos para no oír. 

9. David dice también*: Venga a ser para ellos su mesa un lazo donde queden cogidos, y 

una piedra de escándalo, y eso en justo castigo suyo. 

10. Oscurézcanse sus ojos de tal modo que no vean; y haz que sus espaldas estén cada vez 

más encorvadas hacia la tierra. 

11. Mas esto supuesto, pregunto: ¿Los judíos están caídos para no levantarse jamás? No 

por cierto. Pero su caída ha venido a ser una ocasión de salud para los gentiles, a fin de que 

el ejemplo de los gentiles les excite la emulación para imitar su fe. 

12. Que si su delito ha venido a ser la riqueza del mundo, y el menoscabo de ellos el 

tesoro o riqueza de las naciones, ¿cuánto más lo será su plenitud, o futura restauración? 

13. Con vosotros hablo, ¡oh gentiles! Ya que soy el apóstol de las gentes, he de honrar mi 

ministerio, 

14. para ver también si de algún modo puedo provocar a una santa emulación a los de mi 

linaje, y logro la salvación de alguno de ellos. 

15. Porque si el haber sido ellos desechados ha sido ocasión de la reconciliación del 

mundo*, ¿qué será su restablecimiento o conversión, sino resurrección de muerte a vida? 

16. Porque si las primicias de los judíos son santas, esto es, los patriarcas, lo es también la 

masa o el cuerpo de la nación; y si es santa la raíz, también las ramas. 

17. Que si algunas de las ramas han sido cortadas, y si tú, ¡oh pueblo gentil!, que no eres 

más que un acebuche, has sido injertado en lugar de ellas, y hecho participante de la savia o 

jugo que sube de la raíz del olivo, 



 29 

18. no tienes de qué gloriarte contra las ramas naturales. Y si te glorías, sábete que no 

sustentas tú a la raíz, sino la raíz a ti. 

19. Pero las ramas, dirás tú, han sido cortadas para ser yo injertado en su lugar. 

20. Bien está, por su incredulidad fueron cortadas. Tú estás ahora firme en el árbol, por 

medio de la fe; mas no te engrías, antes bien vive con temor. 

21. Porque si Dios no perdonó a las ramas naturales, o a los judíos, debes temer que ni a 

ti tampoco te perdonará. 

22. Considera, pues, la bondad y la severidad de Dios, la severidad para con aquellos que 

cayeron, y la bondad de Dios para contigo, si perseverares en el estado en que su bondad te 

ha puesto; de lo contrario, tú también serás cortado. 

23. Y todavía ellos mismos si no permanecieren en la incredulidad, serán otra vez unidos 

a su tronco; pues poderoso es Dios para ingerirlos de nuevo. 

24. Porque si tú fuiste cortado del acebuche, que es tu tronco natural, e injerto contra la 

naturaleza en la oliva legítima, ¿con cuánta mayor razón serán injertas en su propio tronco 

las ramas naturales del mismo olivo? 

25. Por tanto, no quiero, hermanos, que ignoréis este misterio (a fin de que no tengáis 

sentimientos presuntuosos de vosotros mismos) y es, que una parte de Israel ha caído en la 

obcecación, hasta tanto que la plenitud de las naciones haya entrado en la Iglesia, 

26. entonces se salvará todo Israel, según está escrito*: Saldrá de Sión el Libertador o 

Salvador, que desterrará de Jacob la impiedad; 

27. y entonces tendrá efecto la alianza que he hecho con ellos, habiendo yo borrado sus 

pecados. 

28. Es verdad que en orden a la buena nueva, son enemigos de Dios por ocasión de 

vosotros; mas con respecto a la elección de Dios, son muy amados por causa de sus padres 

los patriarcas. 

29. Pues los dones y vocación de Dios son inmutables. 

30. Pues así como en otro tiempo vosotros no creíais en Dios, y al presente habéis 

alcanzado misericordia por ocasión de la incredulidad de los judíos; 



 30 

31. así también los judíos están ahora sumergidos en la incredulidad para dar lugar a la 

misericordia que vosotros habéis alcanzado, a fin de que a su tiempo consigan también 

ellos misericordia. 

32. El hecho es que Dios permitió que todas las gentes quedasen envueltas en la 

incredulidad, para ejercitar su misericordia con todos. 

33. ¡Oh profundidad de los tesoros de la sabiduría y de la ciencia de Dios, cuán 

incomprensibles son sus juicios, cuán inapelables sus caminos! 

34. Porque, ¿quién ha conocido los designios del Señor*? O ¿quién fue su consejero? 

35. O ¿quién es el que le dio a él primero alguna cosa, para que pretenda ser por ello 

recompensado? 

36. Todas las cosas son de él, y todas son por él, y todas existen en él; a él sea la gloria por 

siempre jamás. Amén. 

________________________ 

8. Is 6, 9; Mat 13, 14. 

9. Sal 69 (68), 23. 

15. Hech 13, 46–47. 

26. Is 59, 20. 

34. Sab 9, 13; Is 40, 13; 1 Cor 2, 16. 

 

 

CAPITULO 12 

 

 

Reglas de perfección, conforme a los dones de Dios y a la fe de Jesucristo. La Iglesia y el 

amor 

 



 31 

1. Ahora, pues, hermanos míos, os ruego encarecidamente, por la misericordia de Dios, 

que le ofrezcáis vuestros cuerpos como una hostia o víctima viva, santa y agradable a sus 

ojos, que es el culto racional que debéis ofrecerle. 

2. Y no queráis conformaros con este siglo, antes bien transformaos con la renovación de 

vuestro espíritu; a fin de acertar qué es lo bueno, y lo más agradable, y lo perfecto que Dios 

quiere de vosotros. 

3. Por lo que os exhorto a todos vosotros, en virtud del ministerio que por gracia se me ha 

dado, a que en vuestro saber o pensar, no os levantéis más alto de lo que debéis, sino que os 

contengáis dentro de los límites de la moderación, según la medida de fe que Dios ha 

repartido a cada cual. 

4. Porque así como en un solo cuerpo tenemos muchos miembros, mas no todos los 

miembros tienen un mismo oficio, 

5. así nosotros, aunque seamos muchos, formamos en Cristo un solo cuerpo, siendo todos 

recíprocamente miembros los unos de los otros. 

6. Tenemos por tanto dones diferentes, según la gracia que nos es concedida; por lo cual 

el que ha recibido el don de profecía, úselo siempre según la regla de la fe; 

7. el que ha sido llamado al ministerio de la Iglesia, dedíquese a su ministerio; el que ha 

recibido el don de enseñar, aplíquese a enseñar, 

8. el que ha recibido el don de exhortar, exhorte; el que reparte limosna, que la dé con 

sencillez; el que preside o gobierna, sea con vigilancia; el que hace obras de misericordia, 

hágalas con apacibilidad y alegría. 

9. El amor sea sin fingimiento. Tened horror al mal, y aplicaos perennemente al bien, 

10. amándoos recíprocamente con ternura y caridad fraternal, procurando anticiparos 

unos a otros en las señales de honor y de deferencia. 

11. No seáis flojos en cumplir vuestro deber; sed fervorosos de espíritu, acordándoos que 

el Señor es a quien servís. 

12. Alegraos con la esperanza del premio; sed pacientes en la tribulación; en la oración 

continuos; 



 32 

13. caritativos para aliviar las necesidades de los santos, o fieles; prontos a ejercer la 

hospitalidad. 

14. Bendecid a los que os persiguen; bendecidlos, y no los maldigáis. 

15. Alegraos con los que se alegran y llorad con los que lloran. 

16. Estad siempre unidos en unos mismos sentimientos y deseos, no buscando cosas 

altas, sino acomodándoos a lo que sea más humilde. No queráis teneros dentro de vosotros 

mismos por sabios o prudentes. 

17. A nadie volváis mal por mal, procurando obrar bien no sólo delante de Dios sino 

también delante de todos los hombres. 

18. Vivid en paz si se puede, y cuanto esté de vuestra parte con todos los hombres. 

19. No os venguéis vosotros mismos, queridos míos, sino dad lugar a que se pase la 

cólera; pues está escrito*: A mí toca la venganza; yo haré justicia, dice el Señor. 

20. Antes bien si tu enemigo tuviere hambre, dale de comer; si tiene sed, dale de beber; 

que con hacer eso, amontonarás ascuas encendidas sobre su cabeza. 

21. No te dejes vencer del mal, o del deseo de venganza, mas procura vencer al mal con el 

bien, o a fuerza de beneficios. 

________________________ 

19. Eclo 28, 1–2; Mat 5, 39. 

 

 

CAPITULO 13 

 

 

El amor del prójimo es el compendio de la ley. Imitación de Jesucristo 

 

1. Toda persona esté sujeta a las potestades superiores: Porque no hay potestad que no 

provenga de Dios; y Dios es el que ha establecido las que hay en el mundo. 



 33 

2. Por lo cual quien desobedece a las potestades, a la ordenación o voluntad de Dios 

desobedece. Por consiguiente, los que tal hacen, ellos mismos se acarrean la condenación. 

3. Mas los príncipes o magistrados no son de temer por las buenas obras que se hagan, 

sino por las malas. ¿Quieres tú no tener que temer nada de aquel que tiene el poder? Pues 

obra bien; y merecerás de él alabanza: 

4. Porque el príncipe es un ministro de Dios puesto para tu bien. Pero si obras mal, 

tiembla; porque no en vano se ciñe la espada, siendo como es ministro de Dios, para ejercer 

su justicia castigando al que obra mal. 

5. Por tanto, es necesario que le estéis sujetos, no sólo por temor del castigo, sino 

también por obligación de conciencia. 

6. Por esta misma razón les pagáis los tributos; porque son ministros de Dios, a quien en 

esto mismo sirven. 

7. Pagad, pues, a todos lo que se les debe; al que se debe tributo, el tributo; al que 

impuesto, el impuesto; al que temor, temor; al que honra, honra. 

8. No tengáis otra deuda con nadie, que la del amor que os debéis siempre unos a otros; 

puesto que quien ama al prójimo, tiene cumplida la ley. 

9. En efecto, estos mandamientos de Dios: No cometerás adulterio, no matarás, no 

robarás, no levantarás falso testimonio, no codiciarás nada de los bienes de tu prójimo, y 

cualquier otro que haya, están recopilados en esta expresión: Amarás a tu prójimo como a ti 

mismo*. 

10. El amor que se tiene al prójimo no sufre que se le haga daño alguno. Y así el amor es 

el cumplimiento de la ley. 

11. Cumplamos, pues, con él, y tanto más que sabemos que el tiempo insta, y que ya es 

hora de despertarnos de nuestro largo letargo. Pues estamos más cerca de nuestra salud, 

que cuando recibimos la fe. 

12. La noche está ya muy avanzada, y va a llegar el día de la eternidad. Dejemos, pues, las 

sobras de las tinieblas, y revistámonos de las armas de la luz. 



 34 

13. Andemos con decencia y honestidad, como se suele andar durante el día; no en 

comilonas y borracheras, no en deshonestidades y disoluciones, no en contiendas y 

envidias; 

14. mas revestíos de nuestro Señor Jesucristo, y no busquéis cómo contentar los antojos 

de vuestra sensualidad. 

________________________ 

9. Lev 19, 18; Mat 22, 29. 

 

 

CAPITULO 14 

 

 

Los fuertes en la fe deben soportar a los débiles. Dios es el juez de todos 

 

1. Tratad con caridad al que todavía es débil en la fe o poco instruido en ella, sin andar 

con él en disputas de opiniones. 

2. Porque tal hay que tiene por lícito el comer de todo, mientras el débil no comerá sino 

legumbres, o verduras. 

3. El que de todo come, no desprecie ni condene al que no se atreve a comer de todo; y el 

que no come de todo, no se meta en juzgar al que come; pues Dios le ha recibido por suyo o 

en su Iglesia. 

4. ¿Quién eres tú para juzgar al que es siervo de otro? Si cae, o si se mantiene firme, esto 

pertenece a su amo; pero firme se mantendrá, pues poderoso es Dios para sostenerlo. 

5. Del mismo modo también uno hace diferencia entre día y día, al paso que otro tiene 

todos los días por iguales, cada uno obre según le dicte su recta conciencia. 

6. El que hace distinción de días, la hace para agradar al Señor. Y el que come de todo 

para agradar al Señor come, pues da gracias a Dios. Y el que se abstiene de ciertas viandas, 

por respeto al Señor lo hace; y así es que da gracias a Dios. 



 35 

7. Como quiera que ninguno de nosotros vive para sí, y ninguno de nosotros muere para 

sí. 

8. Que como somos de Dios, si vivimos, para el Señor vivimos, y si morimos para el Señor 

morimos. Ora, pues, vivamos, ora muramos, del Señor somos. 

9. Porque a este fin murió Cristo, y resucitó, para redimirnos y adquirir un soberano 

dominio sobre vivos y muertos. 

10. Ahora bien, ¿por qué tú que sigues todavía la ley condenas a tu hermano?; o ¿por qué 

tú que no la sigues desprecias a tu hermano que aún la guarda? No le juzgues, porque todos 

hemos de comparecer ante el tribunal de Cris–to. 

11. Pues escrito está*: Yo juro por mí mismo, dice el Señor, que ante mí se doblará toda 

rodilla, y que toda lengua o nación ha de confesar que soy Dios. 

12. Así que cada uno de nosotros ha de dar cuenta a Dios de sí mismo. 

13. No nos juzguemos, pues, ya más unos a otros; pensad sí, y poned cuidado en no 

causar tropiezo o escándalo al hermano. 

14. Yo bien sé, y estoy seguro según la doctrina del Señor Jesús, que ninguna cosa es de 

suyo inmunda, sino que viene a ser inmunda para aquel que por tal la tiene. 

15. Mas si por lo que comes, tu hermano se entristece y escandaliza, ya tu proceder no es 

conforme a caridad. No quieras por tu manjar perder a aquel por quien Cristo murió. 

16. No se dé, pues, ocasión a que se blasfeme de nuestro bien. 

17. Que no consiste el reino de Dios en comer, ni en beber esto o aquello, sino en la 

justicia, en la paz y en el gozo del Espíritu Santo. 

18. Pues el que así sirve a Cristo, agrada a Dios, y tiene la aprobación de los hombres. 

19. En suma, procuremos las cosas que contribuyen a la paz, y observemos las que 

pueden servir a nuestra mutua edificación. 

20. No quieras por un manjar destruir la obra de Dios, escandalizando al prójimo. Es 

verdad que todas las viandas son limpias; pero hace mal el hombre al comer de ellas con 

escándalo de los otros. 



 36 

21. Y al contrario, hace bien en no comer carne, y en no beber vino, ni en tomar otra cosa 

por la cual su hermano se ofende, o se escandaliza, o se debilita en la fe. 

22. ¿Tienes tú una fe ilustrada*?; tenla para contigo delante de Dios y obra según ella. 

Dichoso aquel que no es condenado por su misma conciencia en lo que resuelve. 

23. Pero aquel que hace distinción de viandas, si come contra su conciencia, es 

condenado por ella misma, porque no obra de buena fe. Y todo lo que no es según la fe o 

dictamen de la conciencia, pecado es. 

________________________ 

11. Is 45, 24. 

22. De que ya no obligan las observancias de la ley antigua. 

 

 

CAPITULO 15 

 

 

Pablo concluye su exhortación a los romanos. Acepta a tu prójimo y no a ti mismo 

 

1. Y así nosotros, como más fuertes en la fe, debemos soportar las flaquezas de los menos 

firmes y no dejarnos llevar de una vana complacencia por nosotros mismos. 

2. Al contrario, cada uno de vosotros procure dar gusto a su prójimo en lo que es bueno y 

pueda edificarle. 

3. Considere que Cristo no buscó su propia satisfacción, antes bien, como está escrito*, 

decía a su Padre: Los oprobios de los que te ultrajaban vinieron a descargar sobre mí. 

4. Porque todas las cosas que han sido escritas en los libros santos, para nuestra 

enseñanza se han escrito, a fin de que mediante la paciencia y el consuelo que se saca de las 

Escrituras, mantengamos firme la esperanza. 



 37 

5. Quiera el Dios de la paciencia y de la consolación haceros la gracia de estar siempre 

unidos mutuamente en sentimientos y afectos según el espíritu de Jesucristo, 

6. a fin de que no teniendo sino un mismo corazón y una misma boca, glorifiquéis 

unánimes a Dios, el Padre de nuestro Señor Jesucristo. 

7. Por tanto, soportaos recíprocamente, así como Cristo os ha soportado y acogido con 

amor a vosotros para gloria de Dios. 

8. Digo, pues, que Jesucristo fue ministro, o predicador de la buena nueva, para con los 

de la circuncisión, a fin de que fuese reconocida la veracidad de Dios, en el cumplimiento 

de las promesas que él había hecho a los padres. 

9. Mas los gentiles deben alabar a Dios por su misericordia, según está escrito*: Por eso 

publicaré, ¡oh Señor!, entre las naciones tus alabanzas, y cantaré salmos a la gloria de tu 

Nombre. 

10. Y en otro lugar: Alegraos, naciones, en compañía de los judíos que son su pueblo. 

11. Y en otra parte*: Alabad todas las gentes al Señor, y ensalzadle los pueblos todos. 

12. Así mismo dice Isaías: De la estirpe de Jesé nacerá aquel que ha de gobernar las 

naciones, y las naciones esperarán en él*. 

13. El Dios de la esperanza nuestra os colme de toda suerte de gozo y de paz en vuestra 

creencia, para que crezca vuestra esperanza siempre más y más, por la virtud del Espíritu 

Santo. 

14. Por lo que hace a mí estoy bien persuadido, hermanos míos, de que estáis llenos de 

caridad, y de que tenéis todas las luces necesarias para instruiros los unos a los otros. 

15. Con todo os he escrito esto, ¡oh hermanos!, y quizá con alguna más libertad, sólo para 

recordaros lo mismo que ya sabéis, según la gracia que me ha hecho Dios, 

16. de ser ministro de Jesucristo entre las naciones; para ejercer el sacerdocio de la buena 

nueva de Dios, a fin de que la oblación de los gentiles le sea grata, estando santificada por el 

Espíritu Santo. 

17. Con razón, pues, me puedo gloriar en Jesucristo del suceso que ha tenido la obra de 

Dios. 



 38 

18. Porque no me atreveré a tomar en boca, sino lo que Jesucristo ha hecho por medio de 

mí para reducir a su obediencia a los gentiles, con la palabra y con las obras, 

19. con la eficacia de los milagros y prodigios, y con la virtud del Espíritu Santo; de 

manera que desde Jerusalén, girando a todas partes hasta el Ilírico, lo he llenado todo de la 

buena nueva de Cristo. 

20. Por lo demás, al cumplir con mi ministerio, he tenido cuidado de no predicar la 

buena nueva en los lugares en que era ya conocido el nombre de Cristo, por no edificar 

sobre fundamento de otro, verificando de esta manera lo que dice la Escritura*: 

21. Aquellos que no tuvieron nuevas de él, le verán; y los que no le han oído, le 

entenderán, o conocerán. 

22. Esta es la causa que me ha impedido muchas veces el ir a visitaros, y que hasta aquí 

me ha detenido. 

23. Pero ahora no teniendo ya motivo para detenerme más en estos países, y deseando, 

muchos años hace, ir a veros, 

24. cuando emprenda mi viaje para España espero pasar visitaros, y ser encaminado por 

vosotros a aquella tierra, después de haber gozado algún tanto de vuestra compañía. 

25. Ahora estoy de partida para Jerusalén, en servicio de los santos. 

26. Porque la Macedonia y la Acaya han tenido a bien hacer una colecta para socorrer a 

los pobres de entre los santos o fieles de Jerusalén. 

27. Así les ha parecido, y a la verdad obligación les tienen. Porque si los gentiles han sido 

hechos participantes de los bienes espirituales de los judíos, deben también aquéllos hacer 

participar a éstos de sus bienes temporales. 

28. Cumplido, pues, este encargo, y habiéndoles entregado este fruto de la caridad, 

dirigiré por ahí mi camino a España. 

29. Y sé de cierto que llegando a vosotros, mi llegada será acompañada de una abundante 

bendición y dones de la buena nueva de Cristo. 

30. Entretanto, hermanos, os suplico por nuestro Señor Jesucristo y por la caridad del 

Espíritu Santo, que me ayudéis con las oraciones que hagáis a Dios por mí, 



 39 

31. para que sea librado de los judíos incrédulos, que hay en Judea, y la ofrenda de mi 

ministerio, o la limosna que llevo, sea bien recibida de los santos en Jerusalén, 

32. a fin de que de esta manera pueda ir con alegría veros, si es la voluntad de Dios, y 

descansar, y recrearme con vosotros. 

33. Entretanto el Dios de la paz sea con todos vosotros. Amén. 

________________________ 

3. Sal 69 (68), 10. 

9. 2 Sam 22, 50; Sal 18 (17), 50. 

11. Sal 117 (116), 1. 

12. Se puede traducir Florecerá la raíz de Jesé y saldrá un retoño que se levantará para 

regir las naciones, y las naciones esperarán en él. Is 11, 10.  

20. Is 52, 15. 

 

 

CAPITULO 16 

 

 

Encomiendas y saludos de Pablo a los fieles residentes en Roma. Alabanza final 

 

1. Os recomiendo nuestra hermana Febe, la cual está dedicada al servicio de la iglesia de 

Cencrea*, 

2. para que la recibáis por amor del Señor, como deben recibirse los santos, o fieles, y le 

deis favor en cualquier negocio que necesitare de vosotros; pues ella lo ha hecho así con 

muchos, y en particular conmigo. 

3. Saludad de mi parte a Prisca y a Aquila, que trabajaron conmigo en servicio de 

Jesucristo 



 40 

4. (y los cuales por salvar mi vida expusieron sus cabezas, por lo que no solamente yo me 

reconozco agradecido, sino también las iglesias todas de los gentiles); 

5. y saludad con ellos a la Iglesia de su casa. Saludad a mi querido Epéneto, primicia, o 

primer fruto, de Cristo en Asia. 

6. Saludad a María, la cual ha trabajado mucho entre vosotros. 

7. Saludad a Andrónico y a Junia, mis parientes y compañeros de cautiverio, que son 

ilustres entre los apóstoles, o ministros de la buena nueva y los cuales creyeron en Cristo 

antes que yo. 

8. Saludad a Ampliato, a quien amo entrañablemente en el Señor. 

9. Saludad a Urbano, coadjutor nuestro en Cristo Jesús, y a mi amado Estaquis. 

10. Saludad a Apeles, probado y fiel servidor de Jesucristo. 

11. Saludad a los de la familia de Aristóbolo. Saludad a Herodión, mi pariente. Saludad a 

los de casa de Narciso, que creen en el Señor. 

12. Saludad a Trifena y a Trifosa, las cuales trabajan para el servicio del Señor. Saludad a 

nuestra carísima Pérsida, la cual asimismo ha trabajado mucho por el Señor. 

13. Saludad a Rufo, escogido del Señor, y a su madre, que también lo es mía en el amor. 

14. Saludad a Asíncrito, a Flegonte, a Hermas, a Patrobas, a Hermes y a los hermanos que 

viven con ellos. 

15. Saludad a Filólogo, y a Julia, a Nereo y su hermana, y a Olimpíade, y a todos los 

santos, o fieles, que están con ellos. 

16. Saludaos unos a otros con el ósculo santo de la caridad. A vosotros os saludan todas 

las iglesias de Cristo. 

17. Y os ruego, hermanos, que os recatéis de aquellos que causan entre vosotros 

divisiones y escándalos, enseñando contra la doctrina que vosotros habéis aprendido; y 

evitad su compañía; 

18. pues los tales no sirven a Cristo Señor nuestro, sino a su propia sensualidad, y con 

palabras melosas y con adulaciones seducen los corazones de los sencillos. 



 41 

19. Vuestra obediencia a la fe se ha hecho célebre por todas partes, de lo cual me 

congratulo con vosotros. Pero deseo que seáis sabios, o sagaces, en orden al bien, y 

sencillos como niños en cuanto al mal. 

20. El Dios de la paz quebrante y abata presto a Satanás debajo de vuestros pies. La 

gracia de nuestro Señor Jesucristo sea con vosotros. 

21. Os saluda Timoteo, mi coadjutor; y Lucio y Jasón y Sosípatro, mis parientes. 

22. Os saludo en el Señor yo, Tercio, que he sido el amanuense en esta carta. 

23. Os saluda Cayo, mi huésped, y la Iglesia toda. Os saluda Erasto, el tesorero de la 

ciudad, y nuestro hermano Cuarto. 

24. La gracia de nuestro Señor Jesucristo sea con todos vosotros. Amén. 

25. Gloria a aquel que es poderoso para fortaleceros en mi buena nueva y en la doctrina 

de Jesucristo que yo predico, según la revelación del misterio de la redención; misterio que 

después de haber permanecido oculto en todos los siglos pasados, 

26. acaba de ser descubierto por los oráculos de los profetas, conforme al decreto del 

Dios eterno, y ha venido a noticia de todos los pueblos, para que obedezcan a la fe; 

27. a Dios, digo, que es el solo sabio, a él la honra y la gloria por Jesucristo en los siglos 

de los siglos. Amén. 

________________________ 

1. Puerto en el arrabal de Corinto. 

 



 42 

LECCIONES: 

2–1–48 

Lecciones de la Epístola de San Pablo a los Romanos: 

Cap. 1°, v. 3 y 4. “…acerca de su Hijo que le nació, según la carne, del linaje de David; 

declarado Hijo de Dios por propia virtud, según el espíritu de santificación, y por la 

resurrección de la muerte”. 

Dice el Autor Ss: 

“Declarado Hijo de Dios por propia virtud” ¿Cuál? ¿Una? ¿Muchas? ¿De qué naturaleza? 

Yo te lo diré. 

Primero. De naturaleza divina. 

El Hijo del Padre es Dios como el Padre, y el haber tomado carne humana no destruyó ni 

tampoco interrumpió la unión con el Padre, del que el Hijo se genera, y en el Cual el Padre 

se complace. Y no sólo esto, sino que el Hijo de Dios no cesa de ser Dios por haber asumido 

la naturaleza del hombre. Generado por el Padre Dios mediante la expansión natural del 

Amor perfecto, que por su naturaleza tiene necesidad de amar, y que por su dignidad tiene 

necesidad de amar una perfección igual a la suya, infinita – pues todo otro amor de Dios, 

exceptuado aquel profesado a la Beatísima, es benignidad de Dios – Él sólo, con el amor del 

Hijo y de Hijo de Dios, satisface a Dios con un amor digno de Él. 

Me adelanto a tu objeción diciéndote: Amando a María, Dios se ama a Sí mismo, porque 

Él la ha formado, por un pensamiento de Gracia, llena de Gracia, para que diera a luz la 

Gracia al mundo. María puede llamarse: “el seno de Dios”, porque ha dado a luz al Hijo de 

Dios, la Gracia de la cual estaba llena, y ha dado un Hombre, sobre la tierra, digno del 

Amor Paterno. zzz 

Como circular estanque, en el cual las aguas DEFLUISCONO sin jamás ir a la FOCE, así 

María, agua purísima de fuente sellada1 brotó del ardor incandescente del Pensamiento 

eterno y discurrió por márgenes de paz portando consigo paz y pureza y reentró en Dios 

para acogerle y engendrar al Hijo de Dios; y retorno por entre arenales áridos para 

proporcionar a los desiertos de los corazones de la Luz, la Verdad y la Vida; y, una vez 

cumplida su misión, tornó de nuevo, como agua aspirada por el sol, al místico seno que os 



 43 

la alumbró para que Ella diese a luz para vosotros la Salvación. Y allí está: Fuente inviolada 

de pureza, único espejo digno de la Perfección que alivia cuanto supone ofensa mirando a la 

Inmaculada. 

Porque háyase hecho Hombre, no deja el Verbo de ser Dios. La Humanidad asumida no 

es en menoscabo de la Divinidad, Naturaleza suya eterna, antes, sin perder su naturaleza, 

es elevada la Humanidad a la perfección de unión con la Divinidad, como se acredita con 

los prodigios obrados por Cristo. El Padre siempre con el Hijo. El Hijo siempre como el 

Padre, ya que la Divinidad no puede partirse o mudar su naturaleza por división aparente y 

aniquilamiento en una naturaleza inferior a la divina. 

Jesucristo es pues Hijo de Dios por la Naturaleza divina del Verbo engendrado del Padre, 

habiéndose encarnado por obra del Espíritu Santo2 para la salvación de la humanidad. 

Mas – de una segunda manera – se ha declarado también Hijo de Dios por naturaleza 

humana, virtuosa en grado perfecto. 

Jesucristo, el Hijo que le nació al Padre de la estirpe de David, 3gozaba, lo mismo como 

Dios que como hombre, de libre voluntad y esta libertad de su voluntad la declaran sus 

actos, realizados como Él quería, cuando quería y sobre quien quería. Ni elementos4 ni 

criatura alguna podían oponerse a su voluntad, perfecta con la libertad propia de Dios. 

No podían. Sólo una vez pudieron y fue entonces porque el Hijo de Dios no prevaricó, no 

abusó del poder de esta su libre voluntad para rehuir la muerte de cruz.5 De haberlo hecho, 

habría cometido hurto, abuso, prevaricación de su infinito poder de Hijo de Dios. Y, nuevo 

Lucifer rebelde,6 habría llegado a superar al mismo Lucifer. 

Pero cristo nunca fue rebelde. Nada, aún la natural repugnancia al suplicio le hizo ser tal, 

puesto que sobre su voluntad libre estaba la Voluntad del Padre, y así el Perfectísimo Hijo 

divino, igual por su Naturaleza al Padre, no se prevalió de ello, antes con amor reverencial 

 
1  
2 Lucas 1, 35 
3 Mateo 9, 27 
4 Lucas 8, 22; Mateo 8, 23; Marcos 4, 35-41 
5 Mateo 26, 36-46; Marcos 14, 32-42; Lucas 22, 39-46; Juan 14, 10-15 
6 Isaías 14, 10-15 



 44 

dijo siempre a Aquel que le había engendrado: “Hágase tu Voluntad”, 7 y, manso y 

obediente, ofreció sus manos a las ligaduras para ser arrastrado al sacrificio.8 

Tuvo pues voluntad libre; pero usó de ella para ser perfecto como hombre lo mismo que 

lo era como Dios. 

Suele decirse: “No podía pecar”. Tal frase sería exacta si Cristo hubiera sido Dios tan sólo. 

Dios, al ser la misma perfección, no puede pecar. Mas su segunda naturaleza se halla sujeta 

a tentaciones9 y las tentaciones, si no se les rechaza, vienen a ser un medio para pecar. Las 

más duras tentaciones se desencadenaron contra el Hombre. Todo el odio, el rencor, el 

miedo, la envidia del Infierno y de los hombres en contra de Él, contra el Fuerte al que 

advirtieron Vencedor por más que tuviera mansedumbre de cordero.10 

Ahora bien, Jesús no quiso pecar. Tributad al Fuerte el Justo reconocimiento de su 

Fortaleza. No pecó porque no quiso pecar. Y también por esta su perfección de justicia en 

contra de todas las insidia y eventos, Él ha declarado ser Hijo de Dios. 

¿No se os dijo también a vosotros: “Sois dioses e hijos del Altísimo?11 Él lo fue porque en 

su Humanidad igual a la vuestra, fue Dios e Hijo del Altísimo por la santidad de todos sus 

actos. 

Hombres, os dice la Sabiduría que la declaración de la filiación divina en Jesús, nacido de 

María de la estirpe de David, se manifiesta, no sólo por la palabra del Padre, por los 

milagros, por sus enseñanzas de Maestro y por su resurrección, sino también por este su 

Señorío sobre las pasiones humanas y las tentaciones que acometieron al Hombre, Santo 

por su naturaleza divina, verdadero Primogénito12 de la familia eterna de los hijos de Dios, 

coherederos del Reino de los Cielos.13 

Se declaró, en fin, Hijo de Dios por su espontánea resurrección. Dios: Él mismo: Dios–

Hombre, muerto por los hombres para la salvación de estos, consumado el sacrificio, dada 

la prueba segura de haber quedado muerto, se infundió de nuevo la vida14 y Él mismo, sin 

 
7 Mateo 26, 39; Marcos 14, 36; Lucas 22, 42 
8 Isaías del 52, 13 al 53, 12 
9 Mateo 4, 1-11; Marcos 1, 12-13; Lucas 4, 1-13 
10 Isaías 53, 7; Mateo 11, 29; Juan 1, 29 
11 Salmo 82 (Vulgata 61), 6 
12 Colosenses 1, 15; Apocalipsis 1, 4-5 
13 Romanos 8, 14-17; Gálatas 4, 1-7 
14 Juan 10, 17-18  



 45 

esperas ni juicio, glorificó igualmente su Cuerpo vencedor de todas las miserias 

consiguientes al pecado original primero.” 

Mientras habla la Voz divina, pienso yo: “Dirán que ya fue dicho todo esto”. Y dice la voz 

divina: 

“Es verdad. Y los doctos que, por estar harto convencidos de serlo, hurgan entre las 

perlas sin número con que Dios te ha regalado para adornarte con ellas, anotarán una vez 

más estas palabras, las confrontarán y las desmenuzarán al modo que los médicos indagan 

los secretos de la naturaleza y los de la vida y muerte de los hombres. 

Mas tú, no. No rememores ni catalogues. Siempre es nuevo y hermoso para ti. Eres el 

niño sencillo, pletórico de amor y de fe, y Yo hablo para ti, para ti sola. 

¿Qué mejor y más apacible compañía para encaminarte al Reino de la Vida y trasponer 

sus umbrales que mis lecciones extraídas de las cartas de aquel que predicó a Cristo aún 

después de su muerte con el triple brote de las tres fuentes en el lugar donde ahora ha 

surgido un manantial de milagros por la misericordia de María15 que es la llave con que se 

abren las misericordias divinas?” 

* * * *  

 

 

4–1–48 

Dice el Autor Santísimo: 

“”El justo vive de la fe”1 (A los Romanos c.1, v.17) 

Al citar estas palabras el Apóstol, orgulloso un tiempo de su ciencia rabínica, se hace 

“niño”, es decir, humilde y sencillo,2 y confiesa e, incluso, profesa: “Yo no me avergüenzo 

del Evangelio, virtud de Dios para la salvación de todos los creyentes… En él, en efecto, se 

manifiesta la justicia de Dios que proviene de la fe y tiende a la fe”. 3 

 
15 Alusión al martirio de San Pablo que fue decapitado en roma el año 67 y cuya cabeza, al dar tres botes, habría hecho 

surgir tres fuentes de agua. En ese mismo lugar, conocido precisamente con el nombre de las “Tres Fuentes”, se apareció 

nuestra Señora en 1947 
1 Habacuc 2,4 
2 Mateo 11,25-30; 18, 1-4; Marcos 10, 13-15:Lucas 10. 21-22 
3 Romanos 1, 16-17 



 46 

Hubo un tiempo en que Pablo, aún más que avergonzarse de creer por su cuenta en el 

Evangelio, se avergonzaba de Él como de una ignominia lanzada entre las inspiradas o 

doctas palabras de la sabiduría de Israel. Y, el objeto de borrar aquella ignominia impresa 

en las mentes de los secuaces del Nazareno, les perseguía apagando de consumo palabras 

evangélicas y vidas, creyendo así vencer. Mas la Palabras eterna a la que fuerza alguna 

humana ni diabólica puede hacer callar, le aterró en el camino de Damasco preguntándole: 

“¿Por qué Me persigues?”4 

Aquellos que ahogan las pequeñas voces, los que oprimen a quienes hablan en nombre de 

Dios, y ellos, los doctos de ahora, saben cómo se les llamaba en el Antiguo Testamento5 y 

cual sea su misión –pues ellos son y siempre serán, hasta el fin de los tiempos, como 

heraldos de Dios entre las turbas ciegas– deberían meditar mucho y aprender de aquel “Me 

persigues” a temer perseguir al Verbo y temblar de hacerlo. 

Dios vive en su instrumento. Vive, no de un modo corriente sino, de una manera 

extraordinaria. La personalidad humana no es más que el velo que guarda al Santo de los 

Santos6 que está operando, ya que Dios, tras el velo, nunca está inerte en su trono. 

Cuando las feroces huestes de los caldeos, una vez vencidos los israelitas de manera 

absoluta en su corte, dieron fuego a la casa de Dios y se llevaron las riquezas y cosas santas 

del templo;7 cuando las potentes legiones romanas destruyeron para siempre, conforme a 

la profecía de Jesucristo,8 el templo sobre el Moria; ¿contra quien, de verdad, se lanzaron? 

¿Contra el edificio, contra los sacerdotes, contra los útiles del Templo o bien contra ese 

Ente inmaterial que, en la mente de los Israelitas lo llenaba de Sí?9 

Digo “en la mente de los israelitas” porque, a partir de la hora nona de aquel Parasceve, 

abismo de Misericordia y de Delito, el Espíritu de Dios había abandonado10 el Santo de los 

Santos y, aun a las horas de incienso,11, se hallaba vacía la gloria del Tabernáculo. Mas 

todavía subsistía la Idea. Y esa Idea lo era todo para Israel. 

 
4 Hechos 9, 4; 22, 7; 26, 14 
5 Mateo 23, 1-12 
6 Éxodo 25-27; 33, 7-11; del 35, 8 al 38, 31: del 39, 33 al 40, 38; Números 9, 15-23 
7 2° Reyes (Vulgata: 4° Reyes) del 24, 18 al 25, 21 
8 Mateo 23, 37-39; Lucas 13, 34-35 
9 Éxodo 40, 34-35; 1° Reyes 8, 10-13 
10 Mateo 27, 45-54; Marcos 15, 33-39; Lucas 23, 44-47; Juan 19, 28-30 
11 Éxodo 30, 1-10 



 47 

¿Contra quién fue la persecución del enemigo? ¿Contra los hombres y la piedras o contra 

la Idea? Contra la Idea. Para herir al pueblo, hirió la Idea. Y así lo destruyó y lo dispersó. 

¡Oh míseros, míseros hombres superficiales! Que, por más que seáis católicos 

practicantes, sois tan tibios para la Idea, para el Cristianismo y para la Iglesia que son los 

que constituyen la Idea que proporciona fuerza, poder, cohesión, victoria, salvación contra 

los ejércitos humanos y extrahumanos de los servidores del Dragón,12 meditad en esta gran 

lección que se desprende de los ejemplos de la historia: Cuando la inercia, el pecado o el 

asentimiento a doctrinas satánicas hacen que los enemigos de Dios y de las almas asalten, 

destruyan, desbaraten la única Idea santa, verdadera y eterna –Dios– en aquello que lo 

pregona y representa, todo, digo todo, viene a desbaratarse y destruirse, aún aquello que no 

querríais que lo fuese: vuestro bien personal egoísta, el patrimonio familiar, la tranquilidad 

y, a las veces, la misma familia. 

¡Levantad, cristianos! Un día, a Jesús que dormía, le gritaron: “Despierta, Maestro, que 

perecemos”.13 Pero ahora es Dios el que os grita: “Despertad, cristianos, pues si no os 

despertáis, pereceréis. La tormenta la tenéis encima”. Para agruparlo en la defensa de la 

religión y de la patria se le decía al Israel antiguo: “¡A tus tiendas Israel!”14 Os grito Yo a 

vosotros: ¡A tus tabernáculos, pueblo cristiano! ¡A tu fe! ¡A tu Señor Jesucristo! ¡A la 

vencedora de Satanás! ¡Levántate! Vuelve a encender la luz y el fuego de la fe y de la 

caridad; despójate de esos vestidos por demás carnales que te hacen orgulloso e indolente, 

y revístete de justicia”.15 

Tú, tú sólo has de salvarte. En tu voluntad radica tu victoria. Dios te observa, mas no es 

su Voluntad la que te salva. ¡Tantas veces lo intentó…!; mas tú, de la victoria de la salvación 

has hecho escalón por el qué descender a las tinieblas, al hielo y al vicio. Lo dije ya al 

comienzo de la labor del pequeño Juan.16 Os habéis reído, burlado e increpado a la pequeña 

voz que os repetía mis palabras, muchas de las cuales, por ser divinas, han tenido ya 

cumplimiento. 

 
12 Daniel 7; Apocalipsis 12-13 
13 Mateo 8, 23-27; Marcos 4, 35-41; Lucas 8, 22-25 
14 2° Samuel (Vulgata: 2° Reyes) 20, 1 1° Reyes (Vulgata: 3° Reyes)12, 16 
15 Efesios 6, 10,20 
16 Apelativo dado a María Valtorta que, por su espiritualidad e índole de su misión, se asemeja al grande Juan, apóstol y 

evangelista 



 48 

No os riáis, no os burléis, no denigréis estas, pues, al defender la Idea divina, la Iglesia y 

la Fe, os defendéis a vosotros mismos, defendéis vuestra tranquilidad y vuestro bienestar. 

Lo que Satanás y sus secuaces pretenden es atacar a la Iglesia y a la Fe, es decir, al corazón 

y a la sangre y al aliento que mantienen viva vuestra misma vida, dolorosa, es cierto, 

penosa, también, Mas si triunfase Satanás en un mundo ya sin Dios, tres veces ¡ay de 

vosotros! 

¡Nada sabéis! No alzo el velo tendido sobre ese horror que ya es actual y cierra filas para 

lanzarse al asalto. Os apunto a lo alto: el Cielo, Dios; os indico el corazón de la Cristiandad: 

La Roma Vaticana; os señale el tabernáculo. Defendedlos si queréis estar defendidos, y 

meditad bien mis palabras. 

Y, sobre todo, no seáis de aquellos que se aprestan a perseguir a Dios en su Idea, en la 

Iglesia Romana, en la Fe, al perseguir a Jesucristo en sus pequeñas voces. No persigáis a 

Jesucristo, os repito, porque Él, al perseguir vosotros a sus instrumentos, os dice con su 

divina y justa sinceridad: “¿Por qué me perseguís?” 

Sí. Le perseguís en éstos a los que no dejáis en paz. Sí. Le perseguís en éstos porque 

negáis que sea el Verbo el que habla en ellos, que lo sea el Espíritu Santo que es siempre 

autor de toda enseñanza divina. 

Imitad a Pablo en el segundo periodo de su vida mortal, pues sabéis imitarle cuando aún 

era Saulo de Tarso, de la tribu de Benjamín, fariseo y perseguidor de los cristianos.17 Y 

vosotros, rabinos noveles, no os avergoncéis de aprender cosas de fe y de sabiduría, que al 

presente ignoráis, y de aprenderlas de una pequeña voz. 

Comparado con el rico, poderoso e imponente Gamaliel,18 semejante a un rey en su 

opulencia y para los cortesanos, libro viviente de la sabiduría de Israel, el humilde Maestro 

de Nazaret debía parecerle harto despreciable a Saulo de Tarso, desconocedor de su 

condición social, de su método de enseñanza y de su género de vida. Más cuando las 

escamas del fariseísmo cayeron,19 no de las pupilas de sus ojos sino de su espíritu, y con 

perseverante estudio penetró en la sabiduría del Evangelio, “virtud de Dios para la 

 
17 Filipenses 3, 4-6 
18 Hechos 5, 34-42, 22, 1-5 
19 Hechos 9, 18 



 49 

salvación de los creyenyes”,20 Pablo reconoció que en el Evangelio “se manifiesta la justicia 

que deriva de la fe y que tiende a la fe”. 

Esta justicia, hecha luminosa y comprensible por bondad de la misma Palabra de Dios 

que se compadece de vosotros, viene a manifestarse en el don que la pequeña voz os ha 

proporcionado en nuestro nombre. 

Los justos aman. El amor es luz. La luz hace posible la visión. Los justos creen y tienen 

sed ardiente de creer cada vez más. Comprenden que el conocimiento es una ayuda 

poderosísima para creer. Sienten que el creer es vida por ser caridad y que la caridad es 

vida por ser Dios, el Viviente, acogido en ellos y ellos en Dios.21 

Y he aquí cómo, a través de un largo procesos, hemos llegado a la primera proposición 

del dictado de hoy: “El justo vive de la fe, más sabrá vivir de la fe. Por esto dijo el divino 

Maestro “Si no llegáis a haceros como niños, no entraréis en el reino de los Cielos”.22 El 

niño sabe creer. Y por este su saber creer conoce a Dios y es merecedor de poseerlo y 

gozarlo eternamente por más que muera antes de llegar a ser docto cual lo sois vosotros. 

Verdaderamente, el mucho saber difícilmente constituye salvación,23 aunque no sea sino 

porque “ª quien más se le dio más se le reclama”,24 y “a quien acumuló tesoros difícilmente 

dejarán de asaltarlo los ladrones”.25 Mas este antiguo proverbio aun no lo conocíais, ni 

sabéis de qué ladrones Yo hablo. Vosotros, que sois tan sabios, intentad conocerlos y así, 

conociéndolos, podréis defenderos de la muerte que ellos tratan de daros con sus armas. 

Mas los “niños pequeñitos” se hallan libres de tales peligros. Ellos saben vivir de la fe con 

simplicidad. Ellos confían en el Señor, y está dicho que quien confía el Señor comprende la 

verdad.26 Por eso ellos comprenden por más que no lo sepan científicamente. Comprenden: 

por la caridad que vive en ellos y porque tienen por maestros la Caridad y a su ángel de la 

guarda. 

* * * * 

 

 
20 Romanos 1, 16 
21 1° Juan 4, 16 
22 Mateo 18, 3; Marcos 10, 15; Lucas 18, 17 
23 1° Corintios 8, 1 
24 Lucas 12, 48 
25 Mateo 6, 19-21: Lucas 12, 33-34 



 50 

 

6 – 1– 48 

“Al presente se manifiesta la ira de Dios desde el Cielo contra toda impiedad e injusticia 

de los hombres que ahogan la verdad de Dios en la injusticia”. (A los Romanos, c.1, v. 18) 

Dice EL Autor Santísimo: 

“En la lección precedente os invité a defender la Idea religiosa al objeto de conseguir la 

salvación y la paz porque, cuando un pueblo cae en la “impiedad y la injusticia” –y la 

impiedad mayor, la más grande injusticia es ofender a Dios, hacer chacota de la Religión, 

atacarla, apagarla en las mentes y desobedecerla consciente y premeditadamente en todos 

sus preceptos – entonces es cuando la ira de Dios se manifiesta desde el Cielo. 

No son precisos rayos, cataclismos ni diluvios para que se haga manifiesta. Basta que 

Dios os abandone para que vosotros mismos os proporcionéis muerte, congojas y 

desesperación. La ira, la verdadera e inmutable ira de Dios, más que con castigos, se 

manifiesta con dejarlos a vosotros mismos. Cuanto vosotros llamáis manifestaciones de la 

ira de Dios –como son las guerras, los medios atroces de destrucción, los cataclismos, las 

pestes – no alcanza a ser todavía la ira inmutable y absoluta. Son reconvenciones, llamadas 

de un Padre ofendido pero ganoso de dar a los hijos culpables su ayuda y su perdón. 

Mas cuando “la impiedad y la injusticia aniden en el corazón del 99% de la humanidad, 

cuando la impiedad y la injusticia de la mente como de la materia, hallan invadido todas las 

clases sociales y la abominación halla penetrado igualmente en la casa de Dios –en cuanto a 

la abominación de la desolación1 de que habla el profeta y lo confirma el Verbo, aun no 

habéis acertado a dar a la palabra “desolación”, de la que está dicho que ha de ser, y será, la 

señal del fin, su justo significado – entonces Dios no os reprenderá con castigos paternales 

–que por desgracia, es justo constatarlo, salvan a pocos sino porque los más ya son 

servidores de Satanás – sino que os dejará a vosotros mismos. Se retirará. Ya no actuará 

hasta el momento en que un rayo de su voluntad ordene a sus ángeles abrir los siete sellos,2 

hacer sonar las cuatro trompetas,3 de liberar al águila de los tres ayes,4 y después ¡horror!, 

 
26 Sabiduría 3.9 
1 Daniel 9, 20-27; Mateo 24, 15-25; Marcos 13, 14-23 
2 Apocalipsis 6 
3 Apocalipsis 8, 6-11 
4 Apocalipsis 8, 13 



 51 

sonará la quinta trompeta5 y el Judas del últimos tiempos abrirá el pozo del abismo6 para 

hacer salir de él lo que el hombre habrá querido más que a Dios. 

¿Cuándo? ¿Cuándo? ¿Es ésta ya esa hora o estáis por entrar en ella? Temed, lo estáis 

preguntando… Pero no os arrepentís. No se os dirá el cuándo. Se halla escrito en el corazón 

de los actuales profetas, “mas lo que a ellos les han dicho los siete truenos se encuentra 

sellado y no lo dirán”.7 

Y entonces, cual astro de paz sobre el horror y el terror de las encrespadas olas –la tierra 

toda agitada con mar tempestuoso y los hombres cual náufragos en medio de la tempestad, 

todos menos los siervos de Dios acogidos en la barca de Pedro, fieles al marinero santo – 

entonces despuntará la aurora de la Estrella del Mar, precursora de la Estrella Matutina en 

el surgir de su última aparición.8 En su segunda, última venida, el Cordero de Dios,9 el 

Redentor, el Santo de los santos, tendrá por precursor, no al penitente del desierto,10 salado 

con las maceraciones y salador de los pecadores para curar su pesantez haciéndoles prontos 

para acoger al Señor, sino que tendrá por precursor a nuestro Ángel, Aquel que, aun 

teniendo carne, fue un Serafín; Aquel en el que hicimos la morada más dulce y digna que 

pudimos tener, el Arca dilectísima del oro más fino que, aún ahora, Nos contiene como 

Nosotros la contenemos a Ella,11 que trasvolará los cielos irradiando su amor para preparar 

al Rey de los reyes su trayectoria perfumada y real, y para preparar –para engendrar y 

alumbrar, en una última maternidad – el mayor número posible de gérmenes vivientes que 

halla y quieran ser dados a luz para el Señor.12 

Mirad allá, al oriente de los tiempos… Por entre las sombras cada vez más densas y 

malditas que cubren la tierra, se dibuja un alba que más dulce no cabe. Es el tiempo de 

María que surge, la postrer misericordia que nuestro Amor ideó para vosotros. 

Grande será la largura del camino. Obstaculizada por su eterno enemigo que, por más 

que sea vencido, no es por eso menos obstinado en molestarla y combatirla. Él embota las 

inteligencias de los hombres para que no conozcan a María; apaga su fe en Ella, produce 

 
5 Apocalipsis 9, 1-12 
6 Apocalipsis 9, 1-12 
7 Apocalipsis 10, 1-7 
8 Apocalipsis 2, 28; 22,16 
9 Juan 1, 29-30 
10 Mateo 3; Marcos 1, 1-11; Lucas 3, 1-22; Juan 1, 19-34 
11 Esta frase recibirá aclaración en la lección del 2 de febrero. 
12 Apocalipsis 12 



 52 

tinieblas y lanza fango. Mas la Estrella del Mar está muy por encima de las olas 

contaminadas sobre las que pasará por alto sin que el fango manche la orla de su vestido. 

Bajará tan solo, rauda como una arcángel a escribir su sigla, junto con el signo Tau,13 sobre 

la frente de los fieles, de los salvados para el Reino eterno. Y, al contacto de la mano de la 

Madre de la Vida, de la fuente de Salud, penetrarán la fortaleza y la paz en sus espíritus. 

Bendecid a Dios que concedió a la Estrella purísima emprender su camino para atraerlos 

a Dios con la dulzura de su amor, Salvadora compasiva, extrema, compensadora para las 

almas buenas de su cada vez más profundo alejamiento de Dios, disgustado por las culpas 

de los hombres. 

No os parezca injusto este alejamiento de Dios. Se lee en los Macabeos14 que cuando con 

Antíoco Epífanes penetró la corrupción en Israel, e Israel se alejó de la Ley por haberse 

sometido muchos jefes de Israel, “hijos de iniquidad”, a las “naciones vecinas” hasta el 

punto de adoptar sus mismas perversas costumbres “vendiéndose para hacer el mal”, el 

santuario quedó desolado como un desierto, las solemnes festividades se trocaron en luto, 

los sábados en abyección y toda la gloria aniquilada. Y no sólo esto sino que fue aceptado 

“el culto de los ídolos”. Ello provocó la persecución de los pocos que permanecieron fieles, y 

la muerte, la violencia y el dolor vinieron a constituir el patrimonio de aquel pueblo que 

había suscitado la ira del Señor. Estableced comparaciones, meditad y escoged. 

Una vez más os repite Jesús en la última fiesta de los Tabernáculos: “Un poco, todavía 

estoy con vosotros… y después me marcho. Y entonces me buscaréis pero no me 

encontraréis”.15 

Sí, durmientes. Os hablo a vosotros más que a los enemigos declarados. A vosotros que, si 

despertaseis, podríais defender la Idea y vuestro bien. A vosotros que dormís mientras los 

demás trabajan y os mecéis en la ilusión de que ha de estar Dios a vuestro servicio, de que 

Jesús ha de ser vuestro siervo y siervo tonto que, tras haber sido olvidado, no buscado ni 

seguido hasta el punto de haber llegado a la persuasión de dar por inútil su permanencia 

entre vosotros, pueda estar pronto y dispuesto a sacaros del apuro cuando lleguéis a estar a 

punto de veros sumergidos en él y, finalmente, aunque no para todos en el tiempo, os 

despertaréis. 

 
13 Ezequiel 9, 4-6; Apocalipsis 7, 1-8 
14 1° Macabeos 1, 11-67 (texto griego: 10-64) 
15 Juan 7, 31-34 



 53 

Buscad al Salvador mientras aun está entre vosotros, antes de que el odio le aleje fuera de 

vuestros confines… en Efraín,16 entre aquellos pueblos que nacen a la luz mientras vosotros 

os hundís en las tinieblas que “ahogan la verdad, no haciéndola ver, levantando el muro de 

las tibiezas, de los quietismos cuando no el de la impiedad y las injusticias”.17 

Digo antes de apagarse la Voz Santísima: “Oh Señor Divinísimo!, ahora que hablas con 

frecuencia, porque me ha dicho P.B.18 que no están convencidos de que Tú ahora, ¡oh 

Divinísimo!, hablas muy de cuando en cuando”. 

Me responde: 

“Obro como quiero. He demostrado que vengo diariamente o que no vengo por espacio 

de decenas de días sin que tú llenes tales vacíos con palabras tuyas. Y esto les sirve de 

lección. Todo lo he hecho para persuadirles. Mas sucede como está dicho: “Hemos tañido y 

no habéis bailado, hemos entonado cantos plañideros y no habéis llorado”.19 

Ahora bien, estas páginas no son para ellos e, incluso, te ordeno que las quites de aquí y 

hagas con ellas un fascículo aparte que has de entregar cómo y a quiénes te he dicho. 

Cuanto era necesario para la aprobación de la obra de Jesús ya lo han tenido, lo demás es 

un tesoro que, para tenerlo hay que merecerlo. Y a quien lo ha merecido por haber hecho 

nuestro Querer para contigo con caridad perfecta y sin reclamar nada por lo hecho contigo. 

Y, esto aparte, hay otro motivo de providencia divina para disponerlo de este modo”. 

Tan amada me siento y tan feliz por el retorno de la Virgen de Lourdes que vino ayer, (a 

partir de las 17, y tan… fuertemente, que me hallaba fuera de los sentidos de lo que Marta20 

puede dar razón), que pregunto, con relación a lo acaecido en San Paulino21 y con las 

palabras de María Santísima de ayer tarde: “Si tienen fe obraré prodigios de gracias”; y el 

Divinísimo responde: 

 
16 Juan 11,54 
17 Ampliación de: Romanos 1, 18 
18 Debe tratarse del Padre Berti. El Padre Conrado M. Berti, de la Orden de los Siervos de María, profesor en Roma de la 

facultad teológica “Marianum”,  había recibido de su hermano en Religión Padre Romualfo M. Miglirini el encargo de 

ocuparse de María Valtorta cuando éste, después de casi cuatro años de dirección espiritual de la escritora enferma, hubo 

de abandonar Viareggio y retirarse a Roma. 
19 Mateo 11, 17; Lucas 7, 32 
20 Marta Diciotti, nacida en Lucca el año 1910, vivió al lado de María Valtorta a la que asistió amorosamente desde el  

año 1935 hasta la muerte de la escritora enferma, acaecido el 12 de octubre  de 1961. 
21 En la parroquia de María Valtorta en Viareggio en donde algunos creyeron haber notado algo extraordinario  en la 

estatua de la Inmaculada. 



 54 

En el 4° de los Reyes,22 c7, v. 19, dice aquel en cuyo brazo se apoyaba el rey: “Aunque 

abriese el Señor las cataratas del cielo, ¿podría nunca suceder lo que tú dices?” Te digo que 

hay muchos que, por más que el Señor abriese las cataratas del cielo para inundar la tierra 

de gracias y de milagros, seguirían diciendo: “Puede ser esto? No”. 

El milagro presupone la fe. Dios da la señal. Se manifiesta. Es una continua epifanía 

llamando los espíritus a la fe, a la esperanza, a la caridad, a Dios. Mas a renglón seguido, os 

deja libres para crecer o no crecer. 

Pero os digo que el río de gracias, pronto a derramarse, si el hombre le pone un dique con 

su incredulidad, se vuelve para otra parte. He aquí por qué la Beatísima pone la condición 

“Si tiene fe” para prometer “obrar prodigios de gracias”. 

Viene la hora de la gracia; quédate a su espera. Mas si el hombre no la invita diciéndole; 

“Quédate con nosotros”, pasa y ya no vuelve”. 

* * * * 

 

 

7 – 1 – 48 

Cap 1°, v. 20–22 de la Epístola a los Romanos. 

Dice el Autor Santísimo: 

“Los que ahogan la verdad de Dios en la injusticia se dividen en esas dos perversas 

categorías que son: los negadores que dicen: “No creo en Dios porque no lo veo” y los 

demoledores, esos necios que querrían demoler a Dios y, no pudiéndolo conseguir, 

resquebrajan con fatiga inmensa e inútil el monumento del testimonio de Dios y –trabaja 

que te trabaja – no logran hacer sino que se desprenda el polvo y el moho del mismo para 

que aparezca así más bello y esplendoroso. Porque, hablando con claridad, no hacen sino 

suscitar reacciones santas en los hombres rectos. 

Estas dos categorías de desgraciados, al romper con la paz de este mundo y del otro, son, 

más que nada, mentirosos o dan a entender que son necios privados de razón. Porque al 

hombre no le es posible negar a Dios. Sólo con que se estudie a sí mismo –la armónica 

 
22 El 4° de los Reyes es según la Vulgata que corresponde al 2° de los Reyes. 



 55 

formación de su naturaleza en la que, sin choques ni disonancias, la parte animal y la 

espiritual se entremezclan formando un todo maravilloso – sólo con que considere esto, no 

puede el hombre negar la existencia de Dios diciendo: “No creo en Dios porque no lo veo”. 

No vale hablar de envilecedoras descendencias parea justificar el prodigio espontáneo del 

hombre inteligente. La evolución nunca jamás podrá comunicar a la bestia la perfección 

humana visible. Al referirme a aquellos que admiten lo espiritual, hablo sólo de perfección 

humana material y, por tanto, visible. Esta pues basta para negar la evolución de la bestia al 

hombre y para acreditar la creación divina. 

Dios se hace visible “en sus invisibles perfecciones, en su poder eterno y en su divinidad” 

a la razón del hombre inteligente “mediante las obras creadas”. Todo –desde la brizna de 

escarcha hasta el sol, desde el mar a los volcanes, desde el gusano hasta el hombre, desde 

los mohos arbóreos a los secuoyas gigantescos, desde la luz a las tinieblas – habla de Dios, 

lo muestra en su poder divino. Por eso he dicho que aquellos que niegan a Dios, visible en 

todas las cosas, mienten o confiesan ser tontos.1 Mas no, no son tontos. 

Son esclavos de la Mentira, de la Soberbia y del Odio. Esto es lo que únicamente son. 

Porque, ciertamente, conocen que Dios existe y, con todo, lo niegan, repudian, tratan de 

escarnecerlo en vez de alabarlo y glorificarlo, y lo odian en lugar de estar reconocidos a los 

infinitos cuidados que el tiene con ellos por más que no los merezcan. 

Si Dios no fuese Dios, es decir, Aquel que está por encima del odio y de la venganza; si 

Dios fuese como ellos, ¿les daría acaso aire, luz, sol, alimentos? No se objete diciendo que: 

“Lo da para los buenos y, por estos, gozan todos de ello. No puede hacer que mueran los 

buenos por privar a los malos del aire, de la luz, del sol y del alimento”. Y ¿quién lo podría 

impedir? Todo le es posible a Dios. Mas Él es quien hace descender los rayos del sol sobre 

los buenos y los malos,2 sobre los buenos para acariciarles y sobre los malos para 

advertirles, dándoles tiempo a convertirse. Porque Dios es paciente y su venganza es el 

perdón otorgado 70 veces 73 y 700 veces 7. Mientras hay vida en el hombre Él es 

longánimo. Después juzga y su juicio es inapelable. 

La suya es la última palabra y tal que hasta el más pertinazmente desvariado de los 

hombres saldrá de su delirio blasfemo, y, despavorido, como aquel que es sacado de una 

 
1 Salmo 13 (en hebreo: 14), 1 
2 Mateo 5, 43-48; Lucas 6, 27-35 



 56 

cárcel lóbrega a plena luz, fulgurado por la luz divinísima, entrará dentro de sí gritando: 

¡Maldito mi soberbio pensamiento! Negué la Verdad y ella me hiere eternamente. Adoré lo 

que no era y negué lo que es. Podría haberme hecho con el premio incorruptible que deriva 

de la fusión con el Incorruptible perfecto. Preferí la múltiple corrupción y, eterno pero 

corrompido, eternamente estaré sumergido en ella”. 

* * * * 

 

 

8–1–48 

A los Romanos, C. 1°, del versículo 24 al 31 inclusive. 

Dice el Autor Santísimo: 

“Con más exactitud que una pintura que retrata a la perfección la realidad y que una 

crónica que retrate fielmente los acontecimientos y costumbres de una época, la epístola 

paulina describe los usos de este tiempo que se sataniza. 

Cada palabra es una pincelada de color que dibuja al hombre de esta época, a las nueve 

décimas partes de los hombres de esta época. Todos los matices precisos para pintar, no al 

hijo de Dios tal cual habría querido Dios que lo fuese, no al hombre superhombre que cree 

ser estos monstruos de aspecto humano que son las nueve décimas partes de los hombres, 

sino para pintar al antihombre, al degenerado hijo de Dios, al fruto pavoroso del connubio 

de la Humanidad con la Corrupción, al servidor de Satanás, son empleadas para obtener 

una pintura perfecta. 

Y las tintas menos atroces las dan los epítetos: murmuradores, jactanciosos, necios, 

desordenados. Las tintas se van ensombreciendo después más y más hasta alcanzar el color 

del más profundo infierno, de los pecados contra la naturaleza tan corrientes hoy día y 

cometidos, no ya para satisfacer su réprobo sentido, sino también para saciar su avidez de 

riquezas. 

Ahora bien, por más que Pablo hablase a hombres de su tiempo, a hombres que vivían 

entre paganos y, más que paganos, a hombres sin dios alguno –porque si al menos 

 
3 Mateo 18, 21-35; Lucas 17, 3-4 



 57 

hubiesen respetado a un dios, o sea, una ley moral imperfecta, puesto que hasta el hombre 

más ignorante de todo código religioso percibe instintivamente, de no ser uno que no 

quiere percibir, la existencia de un Ser Supremo al que su espíritu aspira por su propia 

naturaleza espiritual, mediante la cual, como espiritual que es, trata de unirse con el 

Espíritu que fue su principio – a hombres que intencionalmente querían ignorar cualquier 

dios para carecer de todo freno de ley moral aunque sólo fuese natural; por más que 

hablase Pablo a hombres como estos que vivían entre tales monstruos, no, todavía no nos 

dejó marcada la tinta más sombría del cuadro. 

¿Por qué no nos la dejó? Porque la ignoraba. Él subió en espíritu al tercer cielo1 y conoció 

multitud de verdades, incluidas las de los últimos tiempos.2 Mas no tuvo conocimiento de 

una perversidad de estos tiempos semifinales, una perversidad que prepara el 

advenimiento de la apostasía y de la manifestación del hombre de pecado. 

Escribía Él a los Tesalonicenses: “Está ya en acción el misterio de la iniquidad”, más, a 

renglón seguido lo debatía diciendo: “Solamente está allí el que ahora lo detiene y lo 

detendrá hasta que sea quitado de en medio”. 

Mas cuando las nueve décimas partes de la humanidad rechacen a Aquel que detiene el 

desarrollo del misterio de iniquidad hasta pasar de misterio a realidad horrenda con el 

nefando reinado de la Bestia3 que se proclamará Dios exigiendo honor divinos. Ahora bien, 

cuando a la Bestia le sean tributados honores divinos y sea invocada y evocada con ritos 

obscenos en su honor, ¿podrá Dios continuar oponiendo el dique a los avances de la 

Serpiente infernal?4 

Y ¿qué nombre daré Yo a esos ritos obscenos, a esas orgías horrendas terminadas en 

cúpulas satánicas en las que el señor y sacerdote es el mismo Satanás? 

Y qué vocablo emplearé para llamar con su justo nombre a este pecado supremo, a esta 

religión satánica, superior en atrocidad a la más bárbara religión antigua o a otra que aún 

exista entre los salvajes? 

 
1 2° Corintios 12, 1-9 
2 2° Tesalonicenses 2, 1-12 (vale también como cita para tres líneas más abajo) 
3 Apocalipsis desde el 13, 19 al 20, 10 
4 Génesis 3; Apocalipsis 9, 1; 11, 7; 12, 7-9 y 17, 8 



 58 

Aquí no se inmola a los dioses los cuerpos de las víctimas inocentes como, en un tiempo, 

a Moloc.5 Aquí no se mata hombres civiles para homenajear con ellos al ídolo salvaje. Aquí 

se inmola al inmolado; aquí se hiere al Inocente; aquí se da en sacrificio al Adversario al 

Hijo de Dios encarnado vivo en el Santísimo Sacramento, en su Cuerpo, Sangre, Alma y 

Divinidad. 

¿Oh cómo reirá Lucifer con su carcajada horrenda en estos sus tiempos y horas de gloria! 

Está –él, el maldito, el fulminado, el expulsado por Dios6– sobre su trono, sobre el trono 

que los hombres le han alzado y a su horrendo escarnio se le ofrece el Cordero,7 Aquel a 

quien jamás él venció, Aquel en quien jamás él pudo entrar, Aquel que lo venció cien y mil 

veces, le vence desde hace veinte siglos y lo vencerá hasta el fin, liberando a los espíritus de 

buena voluntad de su infame poder. 

Será vencido. Mas, entre tanto, tiene algo de vencedor. Y el Sacramento de los 

sacramentos, este misterio de amor para el que, hasta el más seráfico amor del hombre es 

siempre insuficiente a tributarle el debido honor, es dado por los hombres a Satanás como 

medio para su efímero triunfo. 

Esto Pablo no lo conoció. No. La misericordia de Dios le mantuvo oculto este pecado que 

hace estremecer al Cielo entero. Y –escuchad bien vosotros que os sobrecogéis de horror en 

el Cielo – si aquellos que profanan las Sagradas Especies ignorasen que en ellas se 

encuentra Cristo vivo y verdadero, tal como fue en la tierra y está en el Cielo; si no creyesen 

en su presencia en las Especies consagradas, sus prácticas se reducirían a un simple acto de 

magia. Mas ellos lo saben y esto constituye su pecado imperdonable. 

No es aplicable a ellos la plegaria del Redentor puesto que “saben lo que hacen”.8 Ni 

tampoco la palabra de Pablo –“Habiendo conocido que la divinidad, cual en ella se crea y 

se piense, premia a los justos y castiga a los malos, ya que un concepto de justicia, por muy 

imperfecto que sea, lo tiene en su pensamiento todo aquel que crea en la divinidad que se 

ha forjado o que conoce ser la verdadera y única, no comprendieron que quien hace tales 

 
5 Levítico 18, 21; 2° Samuel (Vulgata: 2° Reyes) 12, 26-30; 1° Reyes (Vulgata: 3° Reyes) 11, 1-13; Jeremías 32, 28-35; 

49, 1-6 
6 Apocalipsis 20, 7-10 
7 Juan 1, 29-31 
8 Lucas 23, 33-34 



 59 

cosas es digno de muerte”– porque ellos comprenden y, eso no obstante, llevan a cabo la 

suprema profanación.9 

* * * * * 

 

 

9–1–48 

A los Romanos, Cap II, V.1. 

Dice el Autor Santísimo: 

“Dice el apóstol: “Tú… te haces inexcusable ya que, al condenar a los demás, te condenas 

a ti mismo haciendo aquello que tú condenas”. 

¿A quién hablo yo? ¿a los fieles corrientes o a la parte escogida de la grey? Hablo a la 

parte escogida. Porque mi palabra es levadura que debe hacer fermentar la harina pura, la 

harina de hostias para que esa harina venga a ser con su perfección levadura dentro de la 

gran masa,1 dentro de la harina cernida con cedazo más o menos tupido. 

Cuando el ama de casa quiere hacer el pan, no toma, para formar la bola de levadura la 

harina impura, llena de salvado, sino que coge la flor de la harina, la mezcla con agua pura 

y la pone a fermentar a fin de que forme la levadura que ha de hacer levantar a la harina, 

por más que sea impura, convirtiéndola en pan comestible. Los ácimos2 eran sin levadura; 

pero entonces la harina que se tomaba era pura, de obleas, y así resultaran comestibles en 

pequeñas hogazas planas cocidas a fuego vivo. 

La parte escogida de la grey del Cordero que es Pastor,3 que es Pan de Vida,4 que es el 

Señor, es la harina de hostias, de aquellas hostias que en un espiritual sacrificio, cual es el 

de la Nueva Ley, vienen e, incluso, se ponen a sí mismas como un memorial sobre el altar, 

como oblación de suavísimo olor ardiente sobre el altar del sacrificio. (Levítico cap. II) 

El antiguo rito, ofrecido y consumado con harinas o carnes, se ha cambiado al nuevo, 

pero con formas nuevas y más escogidas, no depositándose sobre el altar de los Cielos sino 

 
9 Romanos 1, 32 
1 1 Corintios 5, 6 
2 Éxodo 12, 15-20 
3 Juan 10, 1-21 



 60 

los sacrificios de los hombres santos, como asimismo sobre los altares de la tierra y no 

llegan a consumarse sino la Carne y la Sangre de Dios Hombre. Y esto con el fin de que el 

Dios Hombre sea modelo para los hombres que, por obediencia al Evangelio, llegan a ser 

hombres–dios y para que, constituidos por su caridad en sacerdotes y víctimas, puedan 

ofrecer y consumar el sacrificio sobre el universal altar de los Cielos a la gloria de Dios y por 

la redención del mundo. 

Estos sacrificios individuales y escogidos de la parte selecta de la grey son la levadura que 

levanta la masa impura de la clase ínfima de la mayoría de la grey y, sin saberlo, le 

confieren ese mínimo de fermento que la hace ser parte aceptable de la grey. 

Y por esto hablo a la parte escogida, a la que actúa por más que se encuentre escondida y, 

en apariencia, ausente. Y vale más su secreta acción que todas las acciones manifiestas, 

unas veces ruidosas, otras intransigentes y, otras más, marcadas son la soberbia –con 

aquella misma soberbias que corrompió al Sacerdocio, a los Escribas y Rabinos de Israel – 

de los que creen hacerlo todo y muchas veces son merecedores de que se les diga: “Te haces 

inexcusable ya que, al condenar a los demás, te condenas a ti mismo haciendo aquello que 

tú condenas” 

Le hablo pidiéndole explicaciones, reparaciones, obras perfectas de caridad para que, al 

menos, la parte decente de la grey de Cristo, los pastores de más o menos categoría de dicha 

grey, cuando ellos no son “parte escogida y hostia de sacrificio”, se encuentren cuando 

menos entre la parte impura –con la inmensa mayoría inconvenientemente informe de los 

cristianos de hoy– y la parte escogida: la de las víctimas que son las columnas que 

sostienen el templo, de escala áurea5 por la que los débiles de la grey puedan subir a Dios, 

puesto que no saben volar hasta Él, las luminarias que señalan el camino y, más aún, las 

estrellas qie indican la ruta que lleva hasta el Corazón de Cristo. 

Hablo a las almas–hostias. La Divinidad tiene necesidad de hostias puras, santas y 

hechas inmaculadas por su caridad que las purifica de las debilidades humanas. Tiene 

necesidad de hostias. Hostias de amor que reparen todas las ofensas inferidas al Amor. 

Hostias de expiación que reparen los pecados del mundo. Hostias de purificación. El hedor 

de los pecados que apesta al mundo sube hacia el Cielo en fuerza de su magnitud e 

 
4 Juan 6, 30-40 
5 Probable alusión a: Génesis 28, 10-22 



 61 

intensidad. Purificad la inmensa catedral de la Creación para que Dios pueda mirarla con 

esa su piedad que salva. 

Y mostraos contentos de ser llamados y deseados por Dios para esta función de hostias. 

Mucho más necesarios que los elementos indispensables para el sostenimiento de la vida 

humana son los sacrificios de las almas víctimas. Ya os lo dice el Amor: “Los que son 

víctimas de holocausto constituyen las legiones de arcángeles que desbaratan a las legiones 

de demonios y sostienen el mundo haciendo que Dios se muestre propicio con él. Los que 

son hostias son los más auténticos imitadores de Cristo. Los que se sacrifican engendran 

hijos para el Señor su Dios”. 

* * * * * 

 

 

11–1–48 

A los Romanos cap. II, v. 2 al 8° 

Dice el Santísimo Autor: 

El juicio de Dios es según la vedad. Sea para quien es réprobo, como para quien es tibio, 

como para quien arde de purísimo amor hasta el sacrificio. Ni la riqueza, o los vestidos, o la 

condición, o la posición, alterarán el juicio de Dios. No lo confundirán los recursos y los 

escenarios puestos para engañar a los hombres, ni las hipocresías, ni los actos impuros de 

bondad, de fe, de honestidad, de amor. 

Las palabras del Maestro son siempre vivas y justas, sea cuando dice: “No sólo quien dice 

“Señor, Señor” entra en el reino de los Cielos”1 como cuando hace la analogía entre el 

publicano y el fariseo,2 sea cuando da el admirable código de la Ley con el discurso en la 

montaña. (Mateo caps 5, 6, 7) 

No hay cambio de leyes por el cambio de los tiempos. Y no habrá diversidad de juicios. 

Porque Dios siempre juzgará según la verdad y la justicia. 

 
1 Mateo 7, 21; Lucas 6, 46 
2 Lucas 18, 9-14 



 62 

Y más todavía será juzgado aquel que está destinado a juzgar o se apropia el derecho de 

hacerlo. Más juzgado, porque más será cuestionado: “No juzguen para no ser juzgados”3. 

¡Sean pequeños! Sean pequeños o vosotros que Yo los amo. Si lo serán, Yo les enseñaré la 

Sabiduría, se aprende más por amor que por instrucción. Yo que os amo, vosotros que me 

amáis somos luz para entender las palabras de la Sabiduría, que sin luz de amor, sino por la 

sola cultura, quedan a oscuras en todo o en partes. 

Por esto jamás terminará de gritar el Amor: “Es por la caridad que habrá salud y paz”4 

porque quien tiene caridad no desprecia las riquezas de la bondad divina, de la paciencia y 

tolerancia; quien tiene caridad ama la paciencia, no juzga, no condena, no da escándalo, no 

se vuelve tibio o frío o sucio de corrupción. 

Quien tiene caridad desarma el corazón de Dios, aun por cuanto tenga de culpabilidad. 

Dios perdona a quien lo ama y le llora en el regazo, y no sólo dará seguridad según las 

obras, siempre imperfectas, del hombre, sino teniendo cuenta de su amor que 

frecuentemente es más grande que su capacidad de hacer el bien. Incluso el deseo de 

perfección será calculado, cuando sea un deseo activo, o sea un verdadero deseo que no se 

completa perfectamente solamente por que la criatura no tiene la capacidad de cumplirlo. 

Dios ve. Realmente ve. Y ve como puede ver Dios perfectísimo: con perfección que no se 

detiene con las apariencias. Y con perfección juzga después de paciente espera.  

* * * * * 

 

 

14 – 1 – 48 

A los Romanos, c. II, v. 9–10–11 

La tribulación y la angustia son siempre las compañeras del hombre que obra mal por 

más que no aparezca así a los ojos de los demás hombres. 

El que es culpable no goza de esa paz que es fruto de la buena conciencia. Las 

satisfacciones de la vida, cualesquiera que sean, no son bastantes para dar paz. El monstruo 

 
3 Mateo 7, 1; Lucas 6, 37 
4 Gálatas 5, 22 



 63 

del remordimiento acomete a los culpables con asaltos imprevistos, a horas que menos lo 

esperan y los tortura. A veces sirve para hacerles arrepentirse, otras para hacerles 

mayormente culpables moviéndoles a desconfiar de Dios y a arrojarlo totalmente de sí. 

Porque el remordimiento viene de Dios y de Satanás. El primero los estimula a salvarse, El 

segundo a terminar de perderse, por odio, por desprecio. 

Ahora bien, el hombre culpable, que es ya pertenencia de Satanás, no considera que sea 

su tenebroso rey el que lo tortura tras haberlo seducido para que fuera su esclavo. Y culpa a 

Dios únicamente del remordimiento que siente agitarse dentro de sí e intenta demostrar 

que no teme a Dios, que lo da por inexistente al aumentar sus culpas sin temor alguno, con 

la misma avidez malsana con que el bebedor, aun sabiendo que lo perjudica el vino, bebe 

más y más; con el mismo frenesí con que el lujurioso no acaba de saciarse del sórdido 

placer; y el que se habitúa a drogas tóxicas aumenta la dosis de las mismas a fin de gozar 

más aun de la carne y de las drogas estupefacientes. Todo ello con la intención de aturdirse, 

de embriagarse de vino, de drogas, de lujuria, hasta el extremo de idiotizarse y no sentir ya 

el remordimiento ni la culpabilidad de querer ahogar en sí la voz que le habla de triunfos 

más o menos grandes y temporales. 

Pero queda la angustia, queda la tribulación. Son estas las confesiones que ni a sí mismo 

se hace un culpable o espera a hacerlas en el último momento, cuando, caídas las 

bambalinas del escenario, el hombre se ve desnudo, solo ante el misterio de la muerte y de 

su encuentro con Dios. Y estos últimos son los casos buenos, los que alcanzan la paz más 

allá de la vida tras la justa expiación. Y a veces, como en el caso del buen ladrón,1 junto a la 

contrición perfecta está la paz inmediata. 

Mas es harto difícil que los grandes ladrones –todo gran culpable es un gran ladrón que 

le roba a Dios un alma: la suya de culpable, y otras muchas más: las arrastradas a la culpa 

por el gran culpable que será llamado a responder de estas almas, buenas tal vez e 

inocentes antes de su encuentro con el culpable y por él hechas pecadoras, con mucha 

mayor severidad que la suya; es un gran ladrón asimismo por robar al alma propia su bien 

eterno y, a la vez que a la suya, a las almas de aquellos a quienes indujo al mal– es difícil, 

digo, que un ladrón grande y obstinado alcance en su último momento el arrepentimiento 

 
1 Lucas 23, 39-43 



 64 

perfecto. De ordinario no alcanza ni el arrepentimiento parcial, bien porque la muerte le 

cogió de improviso o porque rechazó hasta el último instante su salvación. 

Mas la tribulación y la angustia de esta vida apenas si son una muestra insignificante de 

la tribulación y de angustia de la otra vida, ya que el infierno y la condenación son errores 

cuya exacta descripción dada por el mismo Dios es siempre inferior a lo que en sí son. No 

podéis vosotros, ni aun a través de una descripción divina, concebir exactamente qué sean 

la condenación y el infierno. Porque, del mismo modo que la visión y descripción divina de 

lo que es Dios no puede proporcionarnos aun el gozo infinito del exacto conocimiento del 

día eterno de los justos en el Paraíso, así tampoco la visión y descripción divina del infierno 

puede daros una idea de aquel horror infinito. Vosotros, vivientes, tenéis establecidas 

fronteras en el conocimiento del éxtasis paradisíaco lo mismo que de la angustia del 

infierno, porque si los conocieseis tal cual son moriríais de amor o de horror. 

 El castigo o el premio será con justa medida tanto al judío como al griego, es decir, tanto 

al que cree en el verdadero Dios como al que es cristiano pero está desgajado del tronco de 

la eterna Vid,2 como al hereje, como al que siga otras religiones reveladas o la suya propia si 

se trata de persona que ignora toda religión. 

Premio a quien sigue la justicia. Castigo a quien hace el mal. Porque todo hombre se halla 

dotado de alma y de razón y con ellas tiene en sí lo bastante para exigirle norma y ley. Y 

Dios, en su justicia, premiará o castigará en la medida que el espíritu fue consciente, más 

severamente, por tanto, en la medida que el espíritu y la razón son de individuos civilizados 

en contacto con sacerdotes o ministros cristianos de religiones reveladoras y según la fe de 

cada espíritu. Porque si uno, aunque de iglesia cismática o separada tal vez, cree 

firmemente hallarse en la verdadera fe, su fe le justifica, y si obra el bien para conseguir a 

Dios, Bien Supremo, recibirá un día el premio de su fe y de la rectitud de sus obras con 

mayor benignidad divina que la concedida a los católicos. Porque Dios ponderará cuánto 

mayor esfuerzo habrán tenido que realizar para ser justo los separados del Cuerpo místico, 

los mahometanos, brahmánicos, budistas, paganos, esos en los que no se hallan la Gracia ni 

la Vida y con ellas mis dones y las virtudes que de dichos dones se derivan. 

Para Dios no hay aceptación de personas. Él juzgará por los actos realizados, no por el 

origen humano de los hombres. Y habrá muchos que, creyéndose elegidos por ser católicos, 

 
2 Juan 15, 1-6 



 65 

se verán precedidos por otros muchos que, al practicar la justicia, sirvieron al Dios 

verdadero en el suyo desconocido”. 

* * * * * 

 

 

16 enero 1948 

A los Romanos, cap. II, v. 12 

Dice el Autor Santísimo: 

“La gran misericordia de Dios resplandece más luminosamente aún en las palabras de 

Pablo que, inspirado, proclama cómo únicamente perecerán aquellos que no reconocen ley 

alguna –natural, sobrenatural ni racional – mientras que aquellos que conocieron la Ley y 

no la practicaron, serán condenados por la misma Ley que salva; y más aún: que los 

Gentiles que no tienen la Ley sino que, natural y racionalmente, hacen lo que la Ley para 

ellos desconocida prescribe, –entregándose, por la sola luz de la razón, por su rectitud de 

corazón, por sumisión a las voces del Espíritu para su espíritu de buena voluntad, por 

obediencia, a aquellas inspiraciones que ellos, siguen porque su virtud las ama sin saber 

que, de modo inconsciente, sirven a Dios – que estos Gentiles que con sus actos dan a 

entender que la ley se haya escrita en su corazón virtuoso, serán justificados en el día del 

Juicio. 

Estas tres grandes categorías las observamos en el Juicio divino y por ellas resplandece 

una miseria y justicia perfectas. 

Los que no reconocen ley alguna natural, humana, y por tanto racional, ni sobrehumana, 

¿quiénes son? ¿Los salvajes? No. Son los luciferes de la tierra cuyo número va creciendo 

progresivamente con el error de los tiempos cuando, por el contrario, la civilización y la 

difusión del evangelio con la predicación exhausta del mismo deberían hacer que su 

número se fuera reduciendo cada vez más. Mas la paz, la justicia y la luz están prometidas a 

los hombres de buena voluntad1 y ellos lo son de mala voluntad. 

 
1 Lucas 2, 14 



 66 

Son los rebeldes a toda ley aun la natural, y, por tanto, inferiores a los brutos. Reniegan 

voluntariamente de su naturaleza de hombres, seres racionales dotados de inteligencia y de 

alma. Hacen cosas contra la naturaleza y contra la razón. No merecen sino desaparecer de 

entre el número de los hombres que fueron creados a imagen y semejanza de Dios2 y, en 

efecto, perderán su condición de hombres tomando la de demonio querida por ellos. 

Segunda categoría: los hipócritas, los falaces, los que se burlan de Dios, los que, teniendo 

la ley, teniéndola sólo, no la practican. Y ¿puede decirse que la tienen de verdad no sacando 

beneficio alguno de Ella? Son semejantes a aquellos que, poseyendo un tesoro, lo dejan 

improductivo y abandonado.3 No extraen del mismo frutos de vida eterna ni ventajas para 

antes de su muerte; y Dios los condenará porque tuvieron el don de Dios y no hicieron uso 

de él en reconocimiento al Donante que les puso en la parte escogida de la Humanidad: la 

de su pueblo marcado con el signo cristiano. 

Tercera categoría: Los Gentiles. 

Hoy en día damos tal calificación a quienes no son cristianos católicos. Llamémoslos así 

mientras meditamos las palabras de Pablo. Ellos que, sin tener la Ley, hacen precisamente 

lo que la Ley prescribe, –y es para ellos su ley, mostrando así cómo su espíritu ama la virtud 

y tiende al Bien supremo – ellos, cuando juzgue Dios por medio del Salvador las secretas 

acciones de los hombres, serán justificados. 

Estos son muchos, en gran número. Será la muchedumbre inmensa… de toda nación, 

tribu, pueblo, lengua, sobre la cual, en el último día, por los infinitos méritos de Cristo 

inmolado hasta el derramamiento de la última gota de sangre y humores vitales, aparecerá 

impreso, como prenda de salvación y premio, antes del último e inapelable juicio, el sello de 

Dios vivo.4 

Su virtud, su obediencia espontánea a la Ley les habrá bautizado sin más bautismo, les 

habrá consagrado sin otro crisma que los infinitos méritos del Salvador. El Limbo no será 

ya en adelante morada de los justos, pues, como sucedió en la tarde del Viernes Santo, 5 que 

el Limbo se vació de los justos que en él había porque la Sangre derramada por el Redentor 

 
2 Génesis 1, 27 
3 Mateo 25, 14-30 
4 Apocalipsis 5, 9-10 
5 Mateo 27, 45-50 



 67 

les había purificado de la mancha original,6 así será en la tarde e los tiempos, en que los 

méritos de Cristo, triunfador de todos sus enemigos, les absolverá del hecho de no haber 

sido de su grey en atención a su fe firme de pertenecer a la religión justa; y les premiará las 

virtudes que ejercitaron en vida. 

Si así no fuese, Dios defraudaría a estos justos que se impusieron una ley de justicia y 

defendieron la justicia y la virtud. Y Dios no defrauda jamás, por más que, a veces se 

demore su realización; pero siempre es cierto su premio”. 

* * * * * 

 

 

17 – enero – 48 

A los Romanos, c. II, del v. 17 al 29. 

 “La observancia de los preceptos de la Ley es verdaderamente circuncisión hasta para los 

incircuncisos y en el tiempo actual absolución aún para los que no son de la Ley. Dice 

Pablo: “No es verdadero judío el que aparece como tal, ni es circuncisión la que la que se 

manifiesta en la carne, sino que es judío aquel que lo es en su interior, y es circuncisión la 

del corazón, la que es según el espíritu y no según la letra, siendo ésta la que recibirá 

premio de Dios”. 

“Circuncidad vuestro corazón”1 es palabra muy antigua. Es el precepto divino. Porque es 

en vano conocer la Ley según la palabra si después no se la conoce y practica 

consecuentemente con el espíritu. Esta es la única circuncisión verdadera. 

¿Qué hace llevar vestido talar –digo talar para indicar el de los hijos de la Ley – si 

después el hombre que lo lleva no es hijo de la Ley sino esclavo del sentido, del mundo y del 

demonio? También los mimos y comediantes se ponen vestidos de rey, de sacerdote, de 

guerrero, de obrero o campesino sin que por ello lleguen a ser reyes, sacerdotes, guerreros, 

obreros o campesinos. Terminada la escena, echado el telón, se despojan de los vestidos 

tomados para la representación y se ponen los suyos. Su corazón no cambia de lo que es por 

haber representado la magnanimidad de un rey, la santidad de un sacerdote, el valor de un 

 
6 Génesis 3; Romanos 5, 12-21 
1  



 68 

guerrero los sentimientos de un obrero o de un campesino. Ellos continúan siendo lo que 

son: justos, si justos, por más que hayan representado a la perfección un papel de malvado, 

y monstruos de maldad, por más que hayan representado perfectamente a un santo. 

Muchos, demasiados, que, por la Ley que aparentan servir, parecen a los ojos del mundo 

circuncisos –o decapitados más bien por la triple concupiscencia – a ojos de Dios y de los 

habitantes del Cielo aparecen con sus siete serpientes vivas en el corazón. Estos, no, no 

pueden decirse circuncidados en el corazón, antes a su naturaleza no mutilada por la triple 

concupiscencia, patrimonio del pecado heredado de Adán por todos los hombres, añaden 

otra serpiente más: la de la hipocresía, la de la traición que hacen a sus semejantes 

mostrándose ante ellos como en verdad no son y creyendo hacerlo igualmente con Dios 

como si pudiesen engañar a Dios con el polvo dorado que lanzan al aire para que el mundo 

los admire. 

Polvo. Dios no acepta polvo de oro. Lo que acepta es oro puro, macizo, precioso, La 

verdadera caridad. La verdadera caridad que es obediencia a la Ley y, por ello, 

circuncisión del corazón que se desprende de la triple concupiscencia para ser realmente 

hijo de la Ley y, por tanto, hijo de Dios. 

Y Yo os digo que si el Padre Santísimo sabe aún ser todo misericordia para los de buena 

voluntad sojuzgados traidoramente por Satanás, por la carne y por el mundo sin su 

consentimiento y sin buscar ellos voluntariamente la tentación, es, en cambio todo rigor 

para los hipócritas, y, tanto más lo es cuanto más uno, bien por ser sacerdote, religioso o 

profeta de Dios, voz de Dios, discípulo de Dios, se halla en condición, ya por gracia de 

estado o por don sapiencial extraordinario, de ser más perfecto que la masa, tiene el deber 

de ser perfecto, no sólo por reconocimiento a Dios que le eligió sacerdote, religioso o 

profeta suyo, más también por no ser escándalo para los pequeños de la grey. 

Digo escándalo. Muchos son los escándalos que se dan en el mundo y la masa apenas si 

se mueve un instante por ellos mientras dura el rumor del escándalo. A veces, sobre todo en 

momentos de general relajación de los valores morales –no hablo ya de los espirituales sino 

simplemente de los morales – ni siquiera se conmueve de ellos… 

Mas se dan escándalos que hieren la emoción sincera de los justos y hasta la de los 

indiferentes, haciendo a veces de los justos disgustados y escarnecedores de los 

indiferentes. No hay para qué decir lo que son ciertos escándalos en manos de los enemigos 



 69 

de Dios y de su Iglesia. Son como palanca aplicada a un bloque, como mina bajo un edificio, 

como agujero en una barca. Estos escándalos ponen en serio peligro a la Fe y a la Iglesia. 

Muere por ellos la Fe en muchos corazones y la Iglesia sufre rudos golpes de importancia 

incalculable. 

Así pues, cuando se suceden los escándalos viene a ser como un alargarse de círculos en 

un lago turbado por el lanzamiento de piedras. Una sola piedra provoca una serie de 

círculos que al fin se extinguen muriendo en la arena, Mas si las piedras se suceden y éstas 

son cada vez mayores hasta llegar a ser el desplome completo de una ladera de un monte, 

los círculos, entonces se cambian en olas encontradas y éstas en acometidas de agua contra 

las riberas produciendo estragos. 

Así es con los escándalos de quienes “llevan nombres de judíos, descansan en la Ley y se 

glorían en Dios”… y, sobre todo, de ser “ministros de Dios”, no siendo lámparas para los 

que buscan la luz, guías para los que están ciegos, ni maestros verdaderos para los 

pequeños de la grey, antes confusión, crepúsculo, desorden y negación. Sí. Negación, 

porque enseñan a los demás, pero no a sí mismos”, porque su vida está llena de las culpas o 

debilidades que reprochan a sus corderos. Ellos con su vida de pastores–ídolos,2 de 

pastores mercenarios, deshonran a Dios conculcando la ley que conocen y predican. 

“Y, por su culpa, el Nombre de Dios es vituperado entre las gentes”. Vituperando. Porque 

los enemigos de Dios presentan al desprecio de los pueblos a los siervos de Dios, harto 

pecadores o también demasiado imperfectos, perezosos, tibios, desprovistos de fe 

verdadera. Ciertamente, hay más fe en los corderos que en la mayoría de los pastores que 

de su ministerio han hecho un oficio más que una misión real. Sí. Vituperado. Porque, 

invirtiendo la observación que los Gentiles de los primeros siglos hacían sobre los 

sacerdotes católicos y que motivó su conversión a Cristo: “Mirad cómo se aman entre sí y 

qué perfectos son sus sacerdotes”,3 ahora los más, aun entre los católicos fervorosos, dicen 

o se lo dicen a sí mismos dentro de su corazón: “¡Mira cómo son los sacerdotes. Peores que 

nosotros. Si de verdad fuesen ministros de Dios, Dios no permitiría esos escándalos”. Y 

concluyen: “Por eso creo (o comienzo a creer) que no existe ese Dios que predican, que no 

hay una segunda vida, que no existen los sacramentos…”. Y ya tenemos aquí la muerte de la 

Fe, de la Gracia y de la Vida. 

 
2 Deuteronomio 10, 16; Jeremías 4, 4 



 70 

Pero existe Dios que toma a los Gentiles, a esos a quienes los orgullosos ministros de Dios 

–orgullosos y pecadores, escándalo para sus pequeños corderos – desprecian, combaten y 

persiguen porque no les parece justo a ellos, orgullosos e imperfectos pastores–ídolos que 

un cordero haya de saber lo que ellos no saben y que lo haya de saber directamente de Dios 

cuya Voz Santísima esos pastores–ídolos no merecen oír, porque no les parece justo 

asimismo que un cordero pueda ser “voz de Dios” y continuar así la revelación.4 

Toma a los Gentiles. Llamemos así a quienes no son ministros de Dios, no son los 

“depositarios de la Revelación y de la Sabiduría”, son aquellos que “cierran la puerta del 

Reino a los pequeños, no entran ellos y no dejan entrar a los demás.5 A estos a quienes los 

doctos desprecian, persiguen y condenan, los toma y los pone en medio de las turbas que 

no ven, no sabe y no creen muy distintamente, y los hace “nuncios” suyos, del modo como 

aparece expresado en el salmo profético sobre el cual tan inútilmente se cansan los 

doctores: “Tiene la palabra mi Señor. Afortunados anunciadores (los profetas y los Ángeles) 

gritan: “milicia numerosa””.6 S. 67. 

Esta “milicia numerosa” prometida por Dios a través de los profetas y de los espíritus a 

los asediados por los enemigos de Dios y de sus hijos, semejante a la “lluvia benéfica sobre 

la heredad del Señor” –lluvia que restaura, voz que fortalece, palabra de buena nueva que 

consuela – es la de las “voces” que siempre hallarán en nombre de Dios que –lo prometió y 

no falta a su palabra – dará su Palabra, su siempre Buena Nueva a los continuadores de 

Cristo, Verbo y Maestro eterno. 

Las voces: las que están sobre el monte, sobre el monte de Dios, monte pingüe el de las 

múltiples cimas, sobre el que el Señor se complace en estar rodeado de sus siervos ocultos, 

sólo por el conocimiento en lo que son, y amado por ellos del modo como sólo ellos, llenos 

de Él, saben amar. Las voces: los que forman el coche triunfante de Dios, esplendente de 

caridad. 

Y ¿os sorprendéis de que existan “voces” y de que sean éstas numerosas? ¿Acaso no lo 

dice el salmo, oscuro para los doctos aunque no para Mí? ¿No dice tal vez que “son millares 

 
3 Ezequiel 34 
4 Juan 13, 35 
5 En el sentido restringido y exacto que aparece en Juan, 14, 25-26; 16, 13-15 
6 Salmo 68 (Vulgata: 67), 12-13 



 71 

de exultantes y el Señor está en medio de ellos?”7 Son las voces de los profetas de todos los 

tiempos; son esas almas que son voces de Dios, si no con la palabra, sí con su ejemplo; son 

los santos, los elegidos de la Tierra: almas ya paradisíacas esparcidas por la Tierra para dar 

testimonio de Dios; son los pequeños Benjamines en el éxtasis del alma”.8 En vano los 

atrapan las fieras del calcañal y las manadas de toros querrían quitar de en medio a estos 

que se hallan probados como la plata. 

Al Señor que aparece por oriente y les da la voz de su poder, ellos, los nuevos profetas, los 

heraldos del Verbo, sus continuadores en la propagación de la Buena Nueva, los nuevos 

evangelistas, –no porque hagan un nuevo evangelio, sino porque os ayudan a ver 

luminosamente el misterio del evangelio de Cristo, y Pablo de Tarso es uno de los primeros 

de estos nuevos evangelistas – el Señor que se manifiesta cual luminosos Sol divino que 

surge por oriente y hace el recorrido hasta occidente a través de su Universo, ellos, ahora y 

después formarán su séquito y, exultando con los serafines, compondrán un coro en la hora 

final cantándole con su verdadera naturaleza sobrenatural –no Gentiles como tantos los 

consideran, sino escogidos de entre su pueblo elegido– su: “Mi alma engrandece a su 

Señor… que ha puesto su mirada en nuestra pequeñez… y ha hecho cosas grandes en 

nosotros Aquel que es poderoso””.9 

* * * * * 

 

 

22 –. 1 – 48 

A los Romanos, cap. III del v. 1 al 20 

Dice el Autor Santísimo: 

“El temor de Dios, no está delante de sus ojos” dice el Apóstol Y con esta breve sentencia 

explica las depravaciones del espíritu incircunciso. 

La mayoría de los hombres católicos –hablo a éstos porque estos hombres han recibido 

los siete dones maravillosos del Paráclito y deberían por esto conocer al menos la fortaleza, 

 
7 Salmo 68 (Vulgata: 67), 18 
8 Mateo 11, 25; Lucas 10, 21 
9 Lucas 1, 46-55 



 72 

la paz, la luz que irradia de ellos y la realidad de su naturaleza – la mayoría de los católicos 

no sabe exactamente lo que sea el temor de Dios ni cómo se practique. 

También aquí hay tres categorías. La de los escrupulosos, la de los quietistas o 

indiferentes y la de los justos. Más antes de hablar de ellas hablaré del don. 

¿Qué es el temor de Dios? ¿Miedo de Él, cual si fuera un justiciero insobornable que se 

complace en castigar, un inquisidor que no deja de anotar las imperfecciones más menudas 

para mandar a las torturas eternas? No. Dios es caridad y no se le debe tener miedo. 

Ciertamente, su oje divino ve todas las acciones de los hombres, aún las más 

insignificantes. Cierto también que su justicia es perfecta. Más por lo mismo que es así, Él 

sabe valorar la buena voluntad de los hombres y las circunstancias en las que el hombre se 

encuentra, circunstancias que son frecuentemente otras tantas tentaciones de pecar de 

soberbia y, por tanto, de desobediencia, de ira, de avaricia, de gula, de lujuria, de envidia y 

de pereza. 

Dios castigó duramente a Adán y a Eva; mas a su castigo siguió de inmediato la 

misericordia: la promesa de un Redentor que les habría de librar de la prisión consiguiente 

a la culpa, a ellos, a sus hijos y a los hijos de sus hijos.1 A Adán y a Eva, llenos de inocencia y 

de gracia, dotados de integridad y de una ciencia proporcionada a su excelso estado y a su 

aún mayor excelso fin –pasar del Paraíso de la Tierra al del Cielo y gozar eternamente de su 

Dios – Dios habría podido muy bien condenarlos para siempre, porque habían tenido 

cuanto necesitaban para santificarse y ser perfectos en contra de todas las tentaciones, y lo 

habían tenido sin sentir en sí los incentivos del pecado. 

Vosotros, hombres, tenéis estos incentivos. El Bautismo y los Sacramentos borran en 

vosotros la mancha de origen, os devuelven la Gracia y os infunden las virtudes principales, 

os borran los pecados cometidos después del uso de la razón, os fortifican con la fuerza 

misma de Cristo, alimentándoos de Él y os sostienen con la gracia de estado. Mas queda la 

herencia del Pecado original con sus incentivos, y sobre esta herencia y estas secuelas del 

contagio traído del Progenitor, trabaja Satanás con más facilidad de éxito que sobre Adán y 

Eva. 

 
1 Génesis 3, 14-15 



 73 

Dado que uno de los axiomas de la divina Justicia es que: “A quien más recibió más se le 

exige”, 2 a Adán y a Eva, que habían recibido todo y no tenían en sí taras hereditarias, antes, 

únicamente, la perfección de haber salido formados de las manos de Dios, del Pensamiento 

de Dios –porque Dios con sólo su pensamiento ordenó al barro que se formara conforme a 

su diseño, y las moléculas del barro, materia inerte e insensible, obedecieron,3 porque todo 

obedece al mandato de Dios, todo, a excepción de Satanás y del hombre más o menos 

rebelde –, a Adán y a Eva, salidos ya formados del Pensamiento de Dios y animados con su 

aliento, a Adán y a Eva todo debía serles exigido y reclamado y, en caso de pecar, todo 

debía serles quitado y ser condenados a castigo sin término. 

Ellos conocían a Dios. Conversaban con Él al céfiro de la tarde.4 Además de su Autor, Él 

era ara ellos su Maestro y ellos eran las primeras “voces” destinadas a revelar a los 

venideros las verdades aprendidas de Dios. T, a pesar de todo, no obstante haber tenido 

conocimiento del Horror al que prestaron oídos desatendiendo la Palabra de Dios. 

Ofendieron gravemente al Padre Creador, al Hijo Verbo que les instruía acerca del Bien y 

del Mal, sobre las cosas, animales y plantas creados, y al Amor porque, ingratos, olvidaron 

por un lúbrico Seductor que les tentaba con un fruto, sólo con uno, todo cuanto la Caridad 

les había dado para que fueran felices.5 

Mas Dios no los amenazó con el Infierno. ¿Acaso no podía fulminarlos allá mismo, al pié 

del árbol de la Prueba que había resultado para ellos árbol de la concupiscencia? 

Voluntariamente ellos lo habían cambiado y hubiera sido justo que perecieran ellos, planta 

maligna nacida de una semilla perfecta –el Pensamiento divino – maleada por el veneno de 

la baba infernal. ¿No podía ordenar Dios a su Arcángel que los hiriese con su espada de 

fuego allí, en los umbrales del Paraíso terrenal, para que sus despojos inmundos no 

contaminasen la Tierra y precipitarlos desde aquel límite al Abismo del que saliera aquel a 

quien ellos habían preferido en contraposición a Dios? 

Claro que lo podía, y hubiera estado en su perfecto derecho. Mas la Misericordia y el 

Amor amortiguaron la condena con la promesa de la Redención y, por ello, del premio 

eterno. 

 
2 Lucas 12, 47-48 
3 Génesis 1, 26-31 
4 Génesis 3, 8 
5 Génesis 3, 1-13 



 74 

Aquellos, todos aquellos que mueren en medio de escrúpulos y que ofenden con ella la 

Paternidad de Dios, su Amor, su Esencia, teniéndolo por un dios terrible, intransigente, 

que no tolera debilidad alguna en sus pequeños hijos a los que aplica la medida de su 

Perfección infinita, deberían reflexionar sobre esto. ¿Quién se salvaría jamás si Dios fuese 

como ellos se lo forjan? Si la medida de la perfección humana hubiera de ser la Perfección 

Divina, ¿quién de entre los hijos de Adán habitaría los Cielos? Una sola: María. 

Mas, con todo, está dicho: “Sed perfectos como mi Padre y vuestro”,6 no para asustarlos 

sino para animarlos a hacer lo más que podáis. Seréis juzgados –no me canso de repetirlo – 

no por la perfección conseguida en medida perfecta tomando como norma la de Dios sino 

por el amor con que hayáis procurado obrar. 

Se dice en el mandamiento del Amor: “Ama con todo tú mismo”.7 Y este “tú mismo” 

cambia de una persona a otra. Hay quien ama como un serafín y quién tan solo sabe amar 

como un niño, muy embrionariamente. Pero el Maestro, puesto que la mayoría sabe amar 

como niño, –muy embrionariamente – mientras que sólo criaturas de excepción saben 

amar seráficamente, he aquí que os ha propuesto por modelo a un niño,8 no a Sí mismo, ni 

a su Madre, ni tampoco a su padre putativo. No. A un niño. A sus Apóstoles, a Pedro, 

cabeza de la Iglesia, les propuso por modelo a un niño. 

Amad con perfección de un niño que, para explicarse los misterios, creó sin 

elucubraciones científicas; espera sin temor paralizante, fruto del excesivo raciocinio y de 

ociosas cavilaciones; ama tranquilamente a Dios al que tiene por un buen papá, un buen 

amigo, un buen hermano, un buen amigo que le protege, y hace su pequeño bien por dar 

gusto a Jesús. Y así seréis perfectos en vuestra medida perfecta, perfectos en vuestra 

bondad relativa, del modo que es perfecto Dios en su bondad infinita. 

Temor de Dios no es pues terror de Dios. Recuerden esto los aquejados de escrúpulos, los 

cuales ofenden a Dios en su amor y se paralizan a sí mismos en un continuo sobresalto. 

Recuerden que una acción no buena viene a ser más o menos pecado en la medida que uno 

se halle convencido de que lo sea o que esté seguro de que lo sea o no crea que lo sea del 

todo. Por eso, si uno llega a hacer un acto que ciertamente no es pecaminoso, pero está 

convencido de que lo es, obra injustamente porque su intención es hacer una cosa injusta, 

 
6 Mateo 5, 48 
7 Deuteronomio 6, 5; Mateo 22, 37 
8 Mateo 18, 1-11; Marcos 10, 15; Lucas 18, 17 



 75 

mientras que si uno hace algo que no es justo ignorando que lo sea, pero ignorando de 

verdad que sea así, Dios no le imputa dicha acción como culpa. 

Así también, cuando circunstancias especiales obligan a un hombre a llevar a cabo 

acciones que el decálogo9 u otra ley evangélica prohíben (verdugos que han de cumplir con 

la justicia, soldados que deben combatir y matar, conjurados que, por no mandar al 

patíbulo a sus compañeros y dañar intereses superiores, juran ser ellos solos los culpables y 

mueren por salvar a los otros), Dios juzgará con justicia, el obligado homicidio o el heroico 

perjurio. Basta que el fin de la acción sea recto y ésta realizada con justicia. 

Temor no es terror, pero tampoco el temor de Dios es quietismo. Los quietistas son el 

polo opuesto de los escrupulosos. Son aquellos que, por un exceso de confianza, pero 

confianza desordenada, no se aprestan a hacer el bien porque están seguros de que Dios es 

tan bueno que con todo está siempre contento. Y con el mayor empeño, seducidos por su 

estática somnolencia, procuran quedarse inmóviles cerrando su mente a las verdades que 

les desagrada saber, esto es: a las que hablan e castigo, de purgatorio, de infierno, de 

obligación de hacer penitencia y de trabajar en perfeccionarse. 

Son almas ofuscadas y soberbias. Sí, porque los quietistas son soberbios. Soberbios, por 

creerse ya perfectos hasta el punto de estar seguros de que no pecan nunca. Soberbios 

porque, si bien llevan a cabo actos de piedad y de penitencia, son actos externos, para ser 

tenidos por “santos” y alabados como tales. Al ser egoístas se hallan desprovistos de 

caridad. Sobre su altar está su yo y no Dios. Son embusteros y, a menudo, se fingen 

contemplativos y predilectos de Dios con dones extraordinarios. Mas no es Dios el que los 

hace sus predilectos sino Satanás que los seduce para extraviarlos cada vez más. Se creen 

pobres de espíritu porque no tienen santa urgencia de realizar actos buenos para merecer el 

Cielo; mas no son pobres de espíritu, antes se encuentran llenos de la envidia y avaricia 

más sórdidas y profundas, y son perezosos. Son intemperantes porque nada niegan a la 

materia, y si uno les dice: “No es lícito que haces”, responden: “Dios lo quiere para 

probarnos; pero nosotros sabemos salir de lo ilícito con la misma facilidad con que 

entramos en él, ya que estamos asentados en Dios”. Son verdaderos herejes y Dios los 

aborrece. 

 
9 Éxodo 20, 1-17; Deuteronomio 5, 6-22 



 76 

Por último están los justos. Ellos tienen el dulce y reverencial temor de Dios. Temen 

causar dolor a Dios y por eso procuran con todas sus fuerzas hacer el mayor número de 

actos buenos y del modo mejor que les es posible. Si caen en alguna imperfección o pecado, 

tienen un ardiente arrepentimiento apresurándose a depositarlo a los pies de Dios y una no 

menos ardiente voluntad de reparación. La culpa involuntaria no los paraliza, pues saben 

que Dios es Padre y se compadece de ellos. Lavan, reparan, reedifican lo que la Insidia 

múltiple y salteadora alevosamente manchó, deterioró y derribó; y lo hacen con amor 

invocando cada vez con más fuerza al divino Amor: “Infunde tu amor en mi corazón”. Estos 

son los que tienen el verdadero temor de Dios. 

¿Qué es pues el verdadero temor de Dios, vivo siempre en su espíritu? El temor de Dios 

es amor, humildad, obediencia, fortaleza, dulzura, mansedumbre, templanza, actividad, 

pureza, sabiduría y elevación. Y el verdadero Modelo del perfecto temor de Dios fue dado 

por Cristo que amó a Dios con un amor que se plegó alegre y de buena gana a todos los 

deseos del Padre hasta la obediencia de cruz;10 que fue humilde hasta abajarse a los pies del 

traidor y besárselos;11que fue fuerte entre todas las insidias, dulce como un niño, sobrio 

como un asceta, manso como un cordero, puro como un ángel, y más que un ángel, sabio 

por ser el Hombre uno con Dios, contemplativo que ascendía con su espíritu arrobado a las 

adoraciones perfectas que hacían que exultasen los Cielos a los que, por fin, subía desde la 

Tierra, del Hombre, una adoración que saciaba el deseo de Dios. 

También María fue un ejemplo de temor perfecto. Mas Ella fue lo que fue en atención a 

los méritos de su Hijo. Y por eso hay que seguir diciendo que Quien desde la eternidad 

poseyó el temor perfecto fue el Verbo de Dios por el que todo fue hecho,12 hasta la maravilla 

del Cielo y de la tierra: la Virgen Inmaculada, Hija, Madre y Esposa de Dios. 

De entre tantos versículos uno tan sólo ha sido comentado. Mas su importancia es tal que 

la Sabiduría se ha detenido en él. 

Si poseéis el perfecto amor de Dios poseeréis el amor perfecto y con él poseeréis a Dios y 

seréis de él poseídos. Y esto eternamente”. 

* * * * * 

 
10 Filipenses 2, 8 
11 Juan 13, 1-20 
12 Colosenses 1, 15-20 



 77 

 

 

25 – 1 – 48 

A los Romanos, cap. III, del v. 21 al 31. 

Dice el Autor Santísimo: 

“Si el mundo entero ha de reconocerse culpable ante Dios, si la conciencia del pecado 

viene de la Ley y nadie será justificado ante Dios mediante las obras de la Ley, ¿quién podrá 

salvarse? Y si todo el mundo debe ser reconocido culpable ante Dios, ¿merecerá la pena, en 

tal caso, pertenece a su Pueblo? 

Estas palabras del Apóstol a renglón seguido del párrafo meditado anteriormente, ¿no 

destruyen la esperanza en la promesa divina? No. No destruyen la esperanza ni la promesa. 

No condenan al mundo a perecer inexorablemente. No desaniman con el pensamiento de la 

inutilidad de pertenecer al Pueblo de Dios antes ensanchan la esperanza y la promesa, la 

confianza en el amor del Padre Creador de todo ser, invitan a entrar en este Pueblo bendito, 

animan a realizar las obras de la Ley sin temer que no valgan para salvarse al conocerlas y 

practicarlas sino para condenarse si se cumplen siempre imperfectamente. 

Y ¿por qué? Porque “todos aquellos que creen en Cristo son justificados gratuitamente 

por su gracia mediante la Redención llevada a cabo por Él”. 

¡Oh! verdaderamente Él “tomó sobre sí todas las maldades del hombre; Dios, su Padre, 

cargó sobre Él la iniquidad de todo el mundo y sufrió el castigo que devuelve a los hombres 

la paz”.1 

He aquí el Pastor y el Cordero que congrega a “las ovejas errantes que se desviaron del 

camino del Cielo”.2 Él, a los hombres atraídos por los halagos de la carne, del mundo y de 

Satanás, prontos a pasar a pastos engañosos, le ha marcado una señal con su Sangre. Esa 

señal lleva de esa fangosa Tierra en que vivís al Reino de Dios. Esa Sangre divina del Verbo 

Encarnado, esa Sangre inocente del Hijo del Hombre, brilla y da voces a todos los hombres 

indicándoles el camino y la verdad que han de seguir para hacerse con la Vida. 

 
1 Isaías 53, 4-12 
2 Ezequiel 34, 12 



 78 

Advertid que Yo hablo en presente porque la Redención mediante “la Víctima 

propiciatoria preordinada por Dios” es un eterno presente que tuvo su inicio, no desde la 

hora de nona, ni desde el vagido de Belén,3 ni desde la revelación de los profetas,4 ni desde 

la promesa hecha a Abraham,5, ni desde la condena del Edén,6 ni desde la primera 

disposición creativa: “Hágase la luz”,7 sino que fue desde siempre, siempre, al igual que 

desde siempre fue Dios, Uno y Trino, engendrado de su perfecta Unidad al Hijo y al 

Paráclito que de los dos primeros procede sin producir por ello división el la Unidad y sin, 

por esta inalterada Unidad, crear confusión alguna de Personas. 

El Pensamiento, en su eterno presente divino, siempre tuvo preordinada y querida la 

Víctima redentora. Y este su latido infinito de amor misericordioso eternamente tenido por 

la Unidad pensante antes de que fueran creados el Universo y las criaturas de éste, 

perfectas en su origen e imperfectas por su voluntad, engendró el Verbo, la Víctima. 

He aquí por qué cabe decir que Dios es Amor y que toda operación de Dios es amor desde 

aquella misteriosa e infinitamente admirable operación de la generación del Verbo como 

también del ser del Paráclito que es amor infinito y recíproco de los dos primeros, hasta la 

semilla que en este momento, después de milenios transcurridos desde la Creación, lanza 

su germen fuera del surco para crear más adelante una familia de granos, futuro pan para el 

hombre. 

Dios es infinitamente bueno, amoroso, sabio, paciente. Por estas sus perfecciones el 

quiso al Redentor antes de que fuese el Pecado, y por estas sus perfecciones supo “soportar 

los delitos precedentes de los hombres a fin de dar a conocer la justicia en el momento 

preciso y para que tuviesen redención todos aquellos que, por luz espiritual o por 

conocimiento doctrinal, creen en Cristo Jesús”. 

He dicho: “todos aquellos que, por luz espiritual o por conocimiento doctrinal”. Este es 

un punto que no meditan muchos suficientemente y sobre el cual inciden en el mismo error 

de los antiguos hebreos que creían ser ellos los únicos destinados al Cielo por ser los únicos 

que conocían la existencia del verdadero Dios y su Ley. 

 
3 Mateo 2, 1; Lucas 2, 1-7 
4 Hebreos 1, 1-2 
5 Génesis 15 
6 Génesis 3, 16-19 
7 Génesis 1, 3 



 79 

¡Míseros! ¡Para cuántos de ellos resultó condenación, este conocimiento! Condenación, 

porque tal conocimiento no fue en ellos motivo de humildad sino de soberbia. Se tuvieron 

por justificados, sin necesidad de circuncisión de espíritu, por el mero hecho de hallarse 

circuncidada su carne. Creyéndose en posesión del triunfo por la rapiña, por derecho 

prepotente. No. El Cielo es para todos conquista. Dura. Larga. Segura tan solo para quienes 

perseveran con buena voluntad hasta el término de su existencia. 

Fue dicho por los profetas que la Sinagoga será destruida y destruidos también el Templo 

y la Nación de Israel, mientras que el desierto sin caminos de la Tierra se verá lleno de 

alegría”, y surgirán en el desierto las multitudes de los nuevos pueblos de Dios “y verán la 

gloria del Señor” y oirán estas invitadoras palabras: “No temáis. Aquí está vuestro Dios. Él 

viene y os salva”. Y “entonces se abrirán los ojos de los ciegos y los oídos de los sordos (los 

Gentiles). Y los cojos (los bárbaros) correrán como ciervos”, igual que si estuviesen sanos, a 

las aguas del Salvador. Y “las aguas purificadoras brotarán hasta en donde ahora (hablo al 

presente de Dios, pero aludo a los tiempos que se iniciaron con la evangelización apostólica 

y que no terminarán hasta el final de los tiempos) hay aridez de idolatría, y los torrentes (de 

la sabiduría) se derramarán por donde hay ignorancia de Dios y de su doctrina… y donde 

antes se encontraban los cubiles de los dragones” (el pecado de la idolatría, las herejías, 

toda perversidad nacida del Mal) surgirán las moradas de los elegidos a la filiación divina y 

“habrá una vía que será llamada santa”. La vía marcada con la sangre de Cristo. “El que la 

sigue, aunque sea ignorante, no podrá errar”. ¡Oh consoladora promesa! “No habrá en ella 

leones ni bestias maléficas sino que caminarán por ella los liberados, los redimidos por el 

Señor”8 que volverán a la amistad divina y a la filiación entre Dios y el hombre rota desde 

Adán, y, llenos de sobrenatural alegría, completarán su día hasta que la entrada en el Reino 

de Dios enjugue todo llanto y anule todo dolor para siempre. 

Esta es la promesa y esta es la respuesta a quien cree que sólo un católico puede salvarse. 

Y esta es también la explicación de mis palabras: “o por espiritual conocimiento”. 

Dios tiene todo el poder. Dios tiene toda la misericordia. Y se goza en comunicarse a esos 

espíritus que anhelan al Dios desconocido cuya existencia sienten sin saber cómo, quién, 

dónde se encuentre ni cómo ir a Él. Muchos, si se mira a su número, mas pocos si se 

comparan con los miles de millones de hombres que, a partir de Adán, han pisado el suelo 

 
8 Isaías 35 



 80 

de la Tierra, son los que se han “salvado” por la fe en el Dios verdadero, por esa fe 

encontrada misteriosamente viva en el centreo de su espíritu y a la que Dios hizo más fuerte 

y diáfana en premio a su justicia ofrecida al Dios desconocido que ellos trataban de 

conocer. 

¡Muchos!, sí, ¡muchos!. Porque Dios justifica, tanto a los incircuncisos por medio de la fe. 

Y muchas veces, verdaderamente, los incircuncisos, mediante la fe misteriosa que les anima 

(un don divino para éstos de buena voluntad), sin que conozcan las obras prescritas por la 

Ley obran mejor que aquellos que las conocen, haciendo así patente que la fe vale más que 

la Ley para salvar al hombre, porque donde hay fe en un Dios desconocido que ama y 

premia por el bien realizado en su honor, allí hay esperanza y allí está la caridad. Y donde 

hay caridad hay salvación. Porque, ciertamente, al final de los tiempos, aquellos que no 

fueron bautizados con el agua lo serán con el Fuego, es decir, con la Caridad dada como 

premio de su caridad”. 

* * * * * 

 

 

1 febrero 1948 

A los Romanos, cap. 4° 

Dice el Autor Santísimo: 

“Abraham fue el padre de todos los creyentes,1 es decir, de aquellos que por su Justicia no 

sólo merecen oír resonar en su espíritu la Vos espiritual y santísima de Dios sino que saben 

comprender las palabras de esta Voz inefable y creer y obedecer tanto a ella como a sus 

mandatos. 

Esta voz, no hubo, no hay ni habrá quien, en un momento fugaz y único o repetidas veces 

y por largo espacio, no la sienta resonar dentro de sí. Es la llamada misteriosa del Señor 

único y santo, del Creador universal. Como rayo de luz, cual onda sonora, viene y penetra, 

unas veces dulce, otras severa y, otras más, terrible. 

 
1 Génesis 12, 25 



 81 

No importa que pertenezca el hombre a la Religión escogida para recibir esta llamada. 

Dios es el Creador de los hijos de su pueblo lo mismo que del salvaje que desconoce su 

Nombre santísimo, y su llamada, al igual que resuena en la iglesias católicas, en las 

naciones católicas y civilizadas, en las otras civilizadas pero no católicas y en los pueblos de 

otras religiones reveladas, llenas también de sí las soledades salvajes y heladas, las zonas 

son aun inexploradas, las islas perdidas, los archipiélagos en donde el hombre se encuentra 

a nivel muy semejante al de las fieras –hecho de instintos y, a menudo de instintos 

desenfrenados – las cálidas e intrincadas selvas, todavía inexploradas, a las que la 

civilización no llegó con su progreso y su refinada corrupción. Dondequiera habla Dios por 

ser el Creador de todos los hombres. 

Muchas veces el hombre, y no sólo el hombre inculto, toma la llamada misteriosa de 

Dios, sobre todo si ésta es de reproche, por la voz de la propia conciencia, por el 

remordimiento que grita en el fondo de su yo. En ocasiones, y en particular al comienzo de 

los tiempos, el culpable sabía distinguir la voz de Dios de la del propio yo turbado por el 

remordimiento. Caín es el ejemplo de estos culpables que saben distinguir.2 Ahora bien, 

cada vez más, con el correr de los siglos, se ha ofuscado en el hombre la capacidad de 

comprender y distinguir –me refiero al hombre de corazón pérfido – porque, igual que 

muro macizo en que rebotan la voz y la luz, se ha levantado en el hombre la negación de 

Dios y ha arraigado en el mismo el desprecio hacia Él. 

El “superhombre”, auto creado tal, es un monstruo, una deformación del hombre, es el 

bastardo resultante del connubio de la razón humana, creada por Dios y rebelde a Él, con el 

Enemigo de Dios. Apartado de Dios por propia voluntad, el hombre de este siglo, es decir, 

el que se ha formado a sí mismo conforme a las doctrinas humano–satánicas, no puede ni 

quiere comprender la llamada de Dios. Le faltan todos los requisitos para poderlo. Aunque 

lleve nombre de católico; más aun: por más que lo sea practicante; todavía más; aunque 

vista hábito sagrado, difícilmente toma por tal la palabra de Dios. 

Demasiadas son las cosas que hay todavía en aquellos que, por su hábito, su misión y la 

gracias de estado, deberían ser sensibilísimos a la llamada de Dios y a la comprensión de 

sus palabras para que pudiesen comprenderlas. La soberbia mata y turba su razón y 

ensordece su espíritu. Razón soberbia es razón loca. No hay ya, pues, razón. Espíritu 

 
2 Génesis 4, 9-15 



 82 

soberbio es altar ocupado. Es, por tanto, altar al que el Eterno no puede descender a decir 

lo que quiere. Otro es el que habla, y lo hace con la voz áspera de la concupiscencia. Y si 

Dios, desde su excelso trono, llega a lanzar alguna llamada que al fin penetra, queda 

anonadado, como así él lo quiere, porque, oírla y despreciarla, le parece demasiado, y así 

prefiere no oírla. 

Abraham, por el contrario, era un hombre que amaba al Dios verdadero. Su razón no era 

soberbia. Veía a Dios en todas las cosas. Se reconocía criatura suya. Sometía su 

pensamiento con reverencial sujeción al Altísimo que se manifiesta en toda la creación. Su 

espíritu era justo conservándose puro de toda suerte de idolatrías. Y justo era también su 

cuerpo, obediente a los mandatos dados por Dios al padre de los hombres: Adán.3 Se había 

desposado con Sara para ser con ella una sola carne y hacer crecer y multiplicar el número 

de los hombres sobre la tierra. Trabajaba la tierra para obtener de ella el alimento; 

aceptaba la fatiga y encontraba justo que le fuese penosa y que la sal del sudor propio fuese 

el condimento de su pan; y justa era para él la muerte que habría de convertir en polvo su 

carne. Humilde en presencia del Altísimo, se sentía “polvo”, granito de polvo ante el 

Inmenso, el Infinito, el Potentísimo. Y, cual granito de polvo, se dejaba llevar de la 

Voluntad del Señor sin apego a cosa alguna transitoria. 

Creyente de Dios, confiado en la bondad de Dios, obediente a Dios, reunía los requisitos 

necesarios para sentir resonar en su espíritu la Voz santísima de Dios, comprender sus 

palabras y llevar a cabo lo que dichas palabras le mandaban. 

Citando las palabras de la Escritura, escribe Pablo: “Abraham creyó en Dios y le fue 

imputado a justicia”. Mas si bien diga esto la Escritura después de que Abraham diera 

crédito a la promesa divina de una descendencia, Yo os digo en verdad que Abraham creyó 

mucho antes, cuando tenía ya la certeza de que Sara habría de tener descendencia; cuando 

prófugo, lejos de su tierra y de su parentela se encontraba en las condiciones menos 

propicias para creer que el Señor habría de hacer de él “una gran Nación” y que “a su 

progenie le habría de dar aquella tierra” que después fue Palestina, aquella misma tierra “al 

septentrión, meridional, oriente y occidente” que le fue dada a él y a su prosperidad, a 

aquella progenie que Dios habría de multiplicar como el polvo de la tierra”. 

 
3 Génesis 1, 26-27 



 83 

De una semilla puede venir una espiga granada y de esta, derramada en sus granos, cien 

nuevas espigas y de éstas, vueltas a sembrar, mil y después diez mil y cien mil. Mas si falta 

la semilla primera, ¿cómo ha de poder haber posteridad y multiplicación? 

A Abraham le faltaba la semilla; el heredero. En el seno estéril de Sara no florecía la 

semilla de posteridad. Sin embargo, a pesar de todo, creyó Abraham que Dios le habría de 

conceder el heredero y su fe no se debilitó por que pasara el tiempo sin cumplirse la 

promesa. Y esto fue lo que se le imputó a Justicia. Sin tener en cuenta otras obras suyas, 

Dios, por su fe, le juzgó digno de gracia. 

La fe es pues circuncisión mística, de un valor igual y aún mayor que el rito material. Dios 

reconoce por siervos suyos a aquellos que creen en Él y son obedientes a su Voluntad. Es en 

vano tener la señal en la carne y el nombre en los registros si no aparece la señal del 

vasallaje a Dios en el corazón y si el nombre está en oposición a las obras. Por su fe le fue 

prometido a Abraham el heredero. Por vuestra fe se os dará la herencia. Tener la ley, pero 

sin cumplirla, aparte de no ser fe, es motivo de perder el reino de los Cielo y antes su 

conquista. 

Y ¿cómo dar cumplimiento a ley si no se creen las verdades reveladas por Dios? Cuando 

son despreciados como patrañas, tanto el premio como el castigo, la eternidad, el infierno, 

el paraíso, la resurrección de la carne y el juicio divino; cuando la duda sobre la existencia 

de Dios hace descuidar la Ley, ¿de qué sirve tener y conocer el código de la Vida? ¿Qué 

defensa os queda contra los estímulos y tentaciones si, al faltaros la fe, no os cuidáis de vivir 

la Ley? 

Dijo el Verbo de Dios un día: “Si tuvieseis así de fe como un grano de mostaza, podríais 

decir a aquel monte o a este árbol: Arráncate de aquí y plántate en el mar y lo 

conseguiríais”.4 

Ahora bien, este granito de fe es el que necesitáis para arrancar de vosotros los estímulos 

y las tentaciones y torturas y os llevan tal vez a la muerte espiritual, que “se lancen al mar 

dejándoos libres”. Y este granito de fe es el que os hará fuertes como héroes y será vuestra 

justificación y perdón aun de las obras imperfectas o de las caídas. 

 
4 Mateo 17, 20 



 84 

El que tiene fe no puede perderse. Aquel que tiene fe tiene en sí el medio que le impide 

ofender irreparablemente al Padre. Aquel que tiene fe cree en Jesús Hijo del Padre, en 

Jesús Salvador y Redentor y de él está dicho que quien cree en Él y en quien lo envió tendrá 

la vida eterna.5 Aquel que tiene fe cree en la Tercera Persona, en el Amor del Amor 

perfectísimo que es Dios Uno y Trino, y quien cree en el Amor ama, y quien cree y ama 

tiene a Dios en sí, y quien tiene a Dios no puede conocer la muerte eterna. 

Por eso, quien tiene fe tiene el Reino de Dios en sí, en su interior, durante la jornada 

terrena, a Dios Rey, Dios Amigo, Dios Maestro, Luz, Camino, Verdad y Vida. Y en la otra 

vida la posesión y conocimiento beatífico sin fin”. 

* * * * * 

 

 

2 febrero 1948 

Respondiendo una objeción mía acerca de una frase contenida en el dictado del 6 de 

enero de 1948… el Arca dilectísima (María)… aún nos contiene como Nosotros la 

contenemos a Ella”, dice el Autor Divinísimo: 

Está dicho que el cuerpo del hombre es templo del Espíritu Santo.1 Y ha de ser creído por 

ser verdad. Una verdad que impulsa a una vida perfecta para poseer al Huésped divino que 

es el Espíritu Eterno que inhabita en el alma de los justos. Mas no ha de creerse, que sólo la 

Tercera Persona habita en vosotros. Se le nombra a Ella porque es la que abraza y contiene 

a las Dos que la preceden. Mas, al ser indivisible la Unidad Trinitaria, donde está Uno están 

los Otros. Así pues vosotros, poseyendo al Espíritu Santo, tenéis con vosotros todo el Amor, 

es decir, a Dios Uno y Trino. 

Está dicho también: “El Espíritu del Señor llena todo el mundo”.2 Todo el mundo. Desde 

siempre. Y para siempre. Siguiendo las diversas evoluciones dispuestas por el Querer de 

Dios. No auto evoluciones sino evoluciones dispuestas por el Creador, por el Eterno, Señor 

Omnipotente. 

 
5 Juan 6, 47 
1 1° Corintios 6, 19 
2 Sabiduría 1, 7 



 85 

“El Espíritu de Dios se cernía sobre las aguas” está dicho3 y es una de las primeras 

palabras de la maravillosa historia de la Creación. Ya era Dios. Él siempre fue. Y por su Ser 

pudo crear todo de la nada; del desorden el orden; de lo incompleto –mas: de lo informe– 

el completo, la forma con ley de sabiduría potentísima. Del caos surgió el universo. De los 

vapores cargados de moléculas en desorden, de la anarquía de los elementos “creó el cielo y 

la tierra” y enseguida su Espíritu “se cernió sobre las aguas”. Y al paso que las sucesivas 

obras de la Creación se iban realizando, “el Espíritu del Señor” se cernía sobre ellas con sus 

leyes y providencias, Las obras se iban sucediendo, y cada vez más poderosas, desde el caos 

que se separa y ordena, lo diré, por familias, –las partes sólidas con las partes sólidas para 

formar el globo del planeta Tierra, las partes húmedas con las partes húmedas para formar 

sucesivamente los mares, los lagos, los ríos, los arroyos– hasta la luz, la primera de las 

cosas ordenadas, no ya con elementos preexistentes del caos sino creada con poder propio 

de la nada. 

Porque la luz no existía, “las tinieblas cubrían la faz del abismo”,4 es decir, del caos en el 

que confusamente entrechocaban masas de vapores cargados de humedad, de gas y de 

moléculas. Y Dios creó la luz. Su luz. Él concedió al mundo, que por su Querer surgía de la 

nada, este atributo, uno de sus atributos: la luz. 

Dios es luz, el Padre de la luz y de las luces. Y a la Tierra, su primera criatura, le concedió 

y donó la luz. Y, por modo semejante, al hombre, perfección de la creación y última de las 

seis obras de los seis días divinos tras los que Dios descansó, le concedió el atributo que le 

hace semejante a Él, el del espíritu libre, inmortal, su hábito divino infundido en la materia 

para que ella estuviese animada por Dios y tuviese derecho al Cielo, a la Morada del Padre. 

A este espíritu del hombre Él, el buenísimo, le preparó ya la plenitud de la Vida y de sus 

dones con su Cristo. Y Cristo vendrá cuando haya llegado la hora de su venida y los 

hombres poseerán la plenitud de la Vida, de la Gracia y de la unión de los méritos de Cristo 

y por los Sacramentos instituidos por Él. 

 
3 Génesis 1, 2 
4 Génesis 1, 2 



 86 

Mas no es en esta lección que hablaré de este último supremo don.5 Ahora te instruyo 

acerca de tu duda de si habrás entendido y escrito mal a fin de quitártela y hacer que lo 

sepas. 

El cuerpo del hombre, de todo hombre, está animado por el soplo de Dios. Por esto, en 

todo hombre y sobre cada uno de los hombres se extiende y penetra el Espíritu de Dios con 

derechos de Rey y con amor de Padre Creador. Aun antes de la Redención, el Espíritu del 

Señor –el Amor– guió a los patriarcas y amaestró a los profetas y a los justos. Y su voz 

resonó en los espíritus desde el comienzo de los tiempos, resuena y resonará para 

proporcionar a los hombres ese tanto de dirección que la Providencia Creadora no niega a 

hombre alguno y que aumenta en la medida que su buena voluntad lo mueve a honrar y 

servir al Ser Supremo que aparece con multitud de nombres y de diversas formas según 

sean los pueblos y religiones, pero cuya existencia es reconocida por los creyentes de todos 

los pueblos siendo reputado digno de toda adoración. 

La inhabitación de Dios en el hombre habría sido perfecta de no haber este pecado. La 

Pasión de Cristo y la pertenencia a su Iglesia, restableciendo el Orden y restituyendo la 

Gracia, otorgan de nuevo la inhabitación de Dios en vosotros: el Reino de Dios en vosotros. 

Y así, de modo como el alma está en vosotros y sin embargo os contiene no obstante ser, 

por su origen e inmortalidad, superior a la carne, así vosotros contenéis a Dios en el templo 

de vuestro cuerpo en el que está –Santo de los Santos– el alma en gracia. Mas Dios os 

abraza por ser el Infinito que acoge en su Inmensidad a todos sus amados. 

Dicho esto, te pregunto: Si vosotros, pecadores, si vosotros en quienes aún queda la 

cicatriz de la gran llaga del Pecado original con su fomes que a veces turba hasta a los más 

heroicos en el Bien, tenéis al Espíritu Santo en el templo de vuestro cuerpo, tenéis en 

vosotros la Caridad que tanto más estrechamente os abraza cuanto más vivís en ella, es 

decir, estáis en la Caridad porque en Ella está todo lo que es santo, ¿cómo podrá dudarse 

que María, Aquella que “ab aeterno” fue ideada por el Pensamiento divino –que es Querer y 

Poder perfectos– Inmaculada y llena de Gracia, Hija, Esposa y Madre de Dios, Aquella que 

correspondió al Querer Divino con su voluntad, libre como la de Jesús, y de cuya libre 

voluntad quiso servirse para caminar siempre en la presencia de Dios y ser perfecta, no 

tuviese a Dios en Sí y no estuviese en Él? 

 
5 Hablará de él en las lecciones siguientes, particularmente en la del 14-2-48 



 87 

Ella ciertamente “no pecó porque no quiso pecar”. Segunda Eva, no imitó a la primera6 y 

aplastó a la Serpiente porque, abismada totalmente en Dios reinaba en su espíritu y lo 

abrazaba constituyendo su amor, fue ciega, sorda y ajena del todo a cuanto no fuese Dios y 

amor para Él. 

Arca más santa que aquella de madera de setim,7 contuvo en sí a la Trinidad y a la 

Palabra Encarnada; después también a la Trinidad y a Cristo Eucarístico; y ahora, 

asimismo, nos contiene a Nosotros, estando Nosotros en Ella y Ella en Nosotros. 

¿Dónde descansa Dios? En el espíritu de los justos. ¿Qué es el espíritu? Es la parte mejor 

de vuestra alma. ¿Cuándo deja de ser trono de Dios? Cuando la domina la concupiscencia. 

¿Cuándo os deja el alma? Cuando en la hora de la muerte se separa de la carne para ser 

juzgado y espera la resurrección de la carne, teniendo con ella el juicio eterno final. 

Pero María no murió. Pasó en un rapto de ésta a la otra vida y en dicho paso su espíritu 

purísimo fue más que nunca trono de Dios. Así debería haber sido también con todos los 

hombres si ellos en Adán no hubieran todos pecado. 

María no fue juzgada. Era la Inocente no sujeta a juicio ni a la muerte cual lo estáis 

vosotros. María no quedó reducida a polvo en su carne inmaculada por cuanto su alma la 

hizo incorruptible por haber llevado al Hijo de Dios y del Hombre. Fue asunta al Cielo en 

cuerpo y alma por los Ángeles. Y, sin embargo, a la hora de su tránsito, su alma se separó 

totalmente y subió intelectualmente pero de un modo total, no al tercero sino al Cielo 

supremo y empíreo y allí adoró. Y mientras tanto, el Espíritu Uno y Trino tampoco dejó su 

dulce y virginal tabernáculo en el que había reposado. 

María está en el Cielo en cuerpo y alma, viva cual estaba en la Tierra, feliz como Ella 

puede serlo en el Cielo. Y Dios, que inhabitó en Ella mientras estuvo en la Tierra, inhabita 

en Ella en el Cielo. Nada ha cambiado. Colocada en el centro del Fuego divino que hace 

converger sobre Ella sus ardientes amores, nos dice eternamente: “¡Oh Dios!, he aquí la 

esclava”8 y nos abre su corazón y nos acoge en un misterio de amor inefable. 

Los Santos amantes de María intuyeron esto y proclamaron que quien pretende 

encontrar a Dios, la Salvación y la Vida, ha de ir a María en la que encontrará la Caridad, al 

 
6 Génesis 3, 6-7 
7 Éxodo 25, 10 
8 Lucas 1, 38 



 88 

Salvador, la Vida, la Luz y la Sabiduría. Y allí renacerá de hombre a verdadero hijo de Dios. 

Porque María, Engendradora divina, es asimismo la fecunda y santa Madre que hasta el 

final de los siglos acoge y acogerá en su seno a aquellos que quieren nacer hijos de Dios, y 

de estas debilidades informes, de estos gérmenes incompletos –difícilmente capaces de 

vivir por sí solos– hace y hará “vivientes” del Reino de Dios; da y dará estos hijos a su Dios. 

María es corredentora y Cooperadora incansable en el divino triunfo final; es caridad 

exhausta e inagotable, laboriosa como Esclava y gloriosa como Reina para la gloria de Dios; 

es Madre y Madre perfecta para todos aquellos que acuden a Ella en busca de la Vida”. 

* * * * * 

 

 

12 – 2 – 48 

A los Romanos, c. 5°, v. 1–5. 

Dice el Autor Divinísimo: 

“En la lección precedente (del 2 – 2) he hablado de la creación y de las sucesivas jornadas 

de la misma, así como del don infinito que el Buenísimo le había ya preparado al hombre 

aun antes de que el hombre hubiera pecado: el Cristo. 

Al comienzo de estas lecciones sobre las epístolas paulinas te dije1 cómo Jesús, el Cristo, 

“Hijo de Dios”, nacido para Dios del linaje de David según la carne, declarado “Hijo de Dios 

por propia virtud conforme al espíritu de santificación y por la resurrección de la muerte”,2 

manifestó su naturaleza divina con múltiples prodigios –que atestiguaban su naturaleza de 

Dios no separado, bien que se hubiera hecho Carne, del Dios Uno y Trino– con los 

testimonios de su Padre, con la resurrección de la muerte, con su santidad perfecta que 

libremente la quiso tal y con su Voluntad justa y caritativa para su Autor Santísimo. 

Vuelvo a ocuparme de estos temas para hacerte contemplar a Cristo, tu Salud. 

Dije3 que del caos creo Dios el Universo ordenando las caóticas materias y elementos en 

aquella perfección de mundos, estaciones, criaturas y elementos que, tras millones de 

 
1 En la lección del 2-1-48 
2 Romanos 1, 3-4 
3 En la lección del 2-2-48 



 89 

siglos, aún duran. Mas pocos, al observar la Creación, saben meditar cómo ésta sea 

semejante a una escala ascendente, a un canto que va subiendo de nota en nota hasta llegar 

a la perfecta y sublime nota. Cómo se asemeje a un generarse de vidas en que, de las 

precedentes, salen otras cada vez más completas y perfectas hasta alcanzar la plenitud 

definitiva. 

Mira: Lo primero; de las moléculas sólidas, de los vapores y fuegos desordenados que 

constituían las nebulosas primitivas, se formaron la tierra y las aguas, y en la tierra y en las 

aguas aún mezcladas que en el futuro habían de constituir los mares, lagos, fuentes, ríos, se 

mezclaron o se diluyeron los minerales, mientras que las moléculas sólidas hicieron costa y 

horno para los fuegos subterráneos, para los azufres interiores y metales, así como fondo 

para las aguas. La atmósfera se purifica un tanto al librarse en parte de lo que la nebulosa 

originaria hacía pesado, la nada caótica, y la Tierra, todavía, desnuda, estéril y muda, 

lanzada en su trayectoria, se desplaza rauda por espacios silenciosos con las calvas crestas 

de sus montañas emergiendo apenas de las sombrías aguas de las futuras cuencas. 

Después fue la luz. No la solar ni la lunar como tampoco la estelar. El sol, la luna y las 

estrellas son criaturas más jóvenes que el globo terráqueo. El cielo, es decir, el elemento 

“aire”, fue purificado, después de su creación, de los restos de la nube primitiva y los astros 

y planetas resplandecieron prestando con su fulgor elementos vitales al globo terrestre. 

Mas la luz fue antes que ellos. Una luz propia, independiente de cualquier otro manantial 

que no fuese el Querer de Dios. Una luz misteriosa a la que sólo los Ángeles vieron obrar 

maravillosas operaciones a favor del globo terráqueo. Porque ninguna de las cosas creadas 

por Dios es inútil, ni ninguna fue creada sin ninguna razón de orden perfecto. Por eso, si 

fue la luz antes que los astros y los planetas, es señal de que la Perfección estableció este 

orden creativo por motivos útiles y razonables. Después fueron el sol, la luna y las estrellas. 

Y el elemento “aire”, privado de gases deletéreos y rico en los que eran útiles para la vida, 

favoreció la pervivencia de las nuevas criaturas: los vegetales que, si bien son aun esclavos 

por sus raíces, tienen ya movimiento en sus ramas, y, una vez creados, tienen ya en sí 

elementos para reproducirse, cosa que no les está permitida al polvo de la Tierra, a los 

minerales ni a las aguas. Estos tres elementos pueden cambiar de aspecto y de naturaleza: 

de leña soterrada llegar a ser carbón, de fuegos azufres, de carbones perlas, el agua 

transformarse en vapor o éste en agua o consumirse, mas no pueden reproducirse. 



 90 

El mundo vegetal, sí. En él está ya la linfa, los órganos reproductores aptos para fecundar 

y ser fecundados. Les falta, en cambio, la libertad del querer, siquiera sea instintivo. 

Obedecen a las leyes climáticas, estacionales, al querer de los elementos y del hombre. No 

puede la palmera vivir y fructificar en tierras frías ni el liquen polar decorar las rocas de las 

zonas tórridas. No puede la planta florecer fuera de la estación de floración o sobrevivir al 

ciclón, al fuego y al hacha. Con todo, la vida vegetal es ya un prodigio de progresión del caos 

a la perfección de la Creación. 

Progresión que aumenta con la vida animal, libre en sus movimientos, en sus instintos y 

en el querer de sus seres. También en ella hay un orden, pues el animal goza ya de la 

libertad de elegirse un cobijo y una compañera, de escapar a las insidias del hombre y de los 

elementos; tiene, incluso, un instinto o más bien: un magnetismo suyo propio que le 

advierte de la proximidad de un cataclismo y le guía en búsqueda de salvación, al igual que 

posee una rudimentaria capacidad de pensar y decidir sobre cómo nutrirse, defenderse, 

atacar y sobre cómo hacer amistad con el hombre y ser su amigo. 

En el animal, además de las perfecciones creativas de la linfa vital (la sangre) y de los 

órganos reproductores como en las plantas, se dan también las perfecciones creativas del 

polvo, de la piedra y de los minerales. El esqueleto, la médula, la sangre, los órganos, ¿no os 

enseñan acaso los científicos que se hallan compuestos y contienen esas sustancias 

llamadas minerales de las que, en su fondo, está compuesta la Tierra que habitan los 

hombres y pueblan los animales? 

En los animales pues se halla representado y perfeccionado lo que en los reinos 

inferiores: el mineral y vegetal, se encuentra. Y va ascendiendo la escala. La nota se hace 

cada vez más alta y pura, más amplia, y más magnificante Dios. 

Y he aquí el hombre. El hombre es el que a los tres reinos precedentes –el primero 

privado de linfa, el segundo de movimiento y de razón el tercero– se añade el cuarto: el de 

la criatura racional dotada de palabra, de inteligencia y de razón. Razón que regula los 

instintos. Inteligencia que abre el pensamiento a comprensiones y visiones que son muy 

superiores, y a veces en grado infinito, a las que otorgan a los animales capacidad de pensar 

en un bien material. Palabra que le hace capaz de expresar sus necesidades y afectos, captar 

lo que sus semejantes y, sobre todo, alabar a Dios su Creador y rogarle o evangelizarlo a 

quien lo ignora. 



 91 

En el hombre se encuentran: el reino mineral, el vegetal, el animal, el humano y, 

perfección dentro de la perfección, el espiritual. 

Esta es la escala que, partiendo del desorden del caos, sube hasta el orden sobrenatural 

pasado por el natural. He aquí cómo a esa criatura natural en la que aparecen 

representados y reunidos en síntesis todos los elementos y caracteres de lo que forma las 

otras creaciones, reunidas y perfeccionadas; a esa criatura –piénsalo bien– hecha con el 

barro, es decir, con el polvo en el que se desmenuzan las sales minerales y con el elemento 

agua, dotada de calor (elemento fuego), de respiración (elemento aire), de vista natural e 

intelectual (elemento luz), de sangre y humores, de glándulas y órganos reproductores 

(linfa), de instintos y de pensamientos, de movimiento, de libertad y de la facultad de 

querer, Dios le infunde su soplo, es decir, “el soplo de la Vida”.4 

El alma: la parte inmortal como todo lo que directamente da el Eterno; el espíritu que no 

muere, el espíritu libre de todas las leyes del tiempo, de enfermedades, de cataclismos 

metereológicos y de insidias humanas; el espíritu creado para volver a unirse con su Origen 

y así poseerlo y gozarlo eternamente; el espíritu al que únicamente el hombre puede hacerle 

esclavo de un rey cruel, pero que, por su naturaleza y por su voluntad divinas, no tiene 

esclavitud alguna sino tan solo dulce filiación y sublime destino de llegar a ser heredero del 

Señor y de su Reino. 

Aquellos que niegan el alma y su inmortalidad (inmortalidad por ser creación, infusión y 

parte5 de Dios eterno) y dicen que si el hombre tiene inteligencia, ingenio, libertad, 

voluntad y capacidad para arrebatar a la Creación sus fuerzas y sus secretos, es únicamente 

por ser “hombre”, es decir, la criatura que ha evolucionado hasta el grado perfecto y no 

porque tenga alma, son semejantes a los testarudos que se obstinan en mantener que la 

obra perfecta de un artista (escultor o pintor) haya de tener vida y vista sólo por haber sido 

modelada o pintada con un verismo perfecto. 

También el animal tiene vida y vista. Incluso tiene además una razón rudimentaria. En 

los animales domesticados desde hace siglos por el hombre se ha desarrollado aún más esta 

razón rudimentaria llegando a ser más razón que instinto el comportamiento que tiene en 

sus relaciones con el hombre, cosa que falta en los animales selváticos y salvajes en los que 

 
4 Génesis 2, 7 
5 En el sentido explicado en los dictados del 1 y 7 de octubre de 1943 contenidos en la obra de María Valtorta: 

“Cuadernos de 1943”. 



 92 

predomina sólo el instinto. Pero ningún animal, por domesticado, apreciado e instruido 

que esté, puede tener ese poder de inteligencia y de capacidad multiforme que posee el 

hombre. 

Es el alma la que diferencia al hombre del animal y lo hace dios sobre todos los demás 

seres creados, dios–rey que domina, sojuzga, comprende, instruye, provee; y dios también 

por su origen y destino futuro. 

Es el alma la que, iluminada por su origen divino, sabe, quiere y puede con una fuerza ya 

semidivina. Fuerza que tanto más patentemente Dios apoya y ayuda cuanto el alma más se 

eleva en la justicia y el hombre se diviniza con una vida de justicia. 

Es el alma la que al hombre le da derecho de decir a Dios: “Padre mío” 

Es el alma la que hace del hombre templo vivo del Espíritu de Dios. 

Es el alma la que hace de la creación del hombre la obra más perfecta del Universo. 

Así pues, ¿podría decirse entonces: “que con el hombre, y el hombre justo, se ha 

alcanzado el último peldaño de la escala ascensional, la nota más aguda de este canto 

divino, la perfección creativa? No. Todo eso es creación de un mundo sensible. Es posesión 

de otra posesión. Es unión del mundo natural con otro sobrenatural. Mas no es aún la 

Perfección. 

La Perfección es Jesús. La Perfección es Cristo: El Hombre–Dios. La Perfección es el Hijo 

de Dios y del Hombre, Aquel que por su Divinidad no tuvo sino a su Padre, Aquel que por 

su humanidad no tuvo sino a su Madre, Aquel que en su vestidura de carne encerró dos 

Naturalezas, unidas ambas, y a las que separa siempre una distancia que es la que se da 

entre la perfección del hombre, siquiera sea éste el más santo, y la de Dios. 

Solo en Jesús se hallan unidas, y no confundidas, las naturalezas divina y humana 

haciendo un solo Cristo. En Él, Hijo del Hombre, está representado el mundo sensible al 

igual que en cada hombre; está representado el mundo suprasensible: la naturaleza 

espiritual; y está, en fin, representado el Increado, el Eterno: Dios, Aquel que, sin haber 

nunca sido engendrado, existe; Aquel que, sin otra operación que su amor, engendra. 

Cristo: el que diviniza la materia, la glorifica y restituye a Adán su dignidad. Cristo: anillo 

que vuelve a unir lo que se había roto, el Cordero que revirginiza al hombre en la inocencia 



 93 

que es Gracia. Por su naturaleza divina lo puede todo; por su caridad humano–divina lo 

puede todo; por su Voluntad, al darlo todo, lo puede todo. 

El que sabe contemplar a Cristo posee la Sabiduría, pues Él es la Perfección, no sólo 

divina sino también humana. El que lo contempla con sabiduría ve la persona admirable 

del Hijo del Hombre en el que se halla la plenitud de la santidad. 

Ahora bien, la sabiduría que se extrae de esta contemplación y la imitación que 

naturalmente surge en quien de veras la sabe contemplar, vuelve al alma tan iluminada que 

ella misma, en un rapto de amor y de conocimiento, exclama: ¡Aquí está el Dios vivo, el 

Emmanuel. Aquí el misterio vivo de la infinita Caridad de Dios!” Es la comprensión de lo 

que es cristo: compendio del triple Amor, testimonio del amor de Dios hacia el hombre. 

Y sucede entonces que el misterio inefable de la Concepción virginal se ilumina con los 

incandescentes destellos del Amor y el alma del que lo contempla, inundada de esta Luz 

que es Fuego, de este Fuego que es Sabiduría, de esta Sabiduría que es Luz, no sólo cree por 

la fe, sino que cree porque ve. Y he aquí explicadas las palabras del seráfico Juan de 

Betsaida: “El que ama ha nacido de Dios y conoce a Dios… El que cree en Jesucristo ha 

nacido de Dios”.6 Verdaderamente, sólo el que ama con todo lo que él es puede conocer a 

Dios y el misterio inefable que es la Encarnación del Verbo. 

Primogénito de todas las criaturas, imagen de Dios invisible, como lo define Pablo;7 

cordero inmaculado y sin mancha, preordinado desde la creación del mundo para hacer a 

los hombres partícipes de la naturaleza divina, como escribe Pedro.8 Vencedor, Rey de 

reyes, y Señor de los señores, como canta Juan;9 Nuevo Adán, no concebido por hombre 

sino por el Espíritu del Señor Eterno asentado en María, paraíso vivo en el que la Trinidad 

tiene sus complacencias, el amor de Dios tomó carne, el Verbo amado del Padre se encarnó 

para ser ofrecido víctima por la salvación del mundo. 

Y fue la Virgen sacerdotisa real y purísima, ardiendo en la caridad más pura y fuerte que 

criatura humana tuvo jamás. Ella lo aceptó y lo ofreció por todos los hombres, y el “He aquí 

la esclava del Señor, hágase en mí según su Palabra”,10 vino a ser el “Sea la Luz”11 de la más 

 
6 Juan 4, 7 y 5, 1 
7 Colosenses 1, 15 
8 1° Pedro 1, 18-21 
9 Apocalipsis 19, 16 
10 Lucas 1, 38 
11 Génesis 1, 3 



 94 

genuina creación, de la “re–creación” del hombre como hijo de Dios y heredero del Reino 

de los Cielos. 

Así pues, por Cristo tienen los hombres la Vida. Por el Hijo de Dios, Hijo por su 

Naturaleza divina o Hijo por su perfección humana, tienen los hombres la Gracia. Por Jesús 

y su imitación, los hombres, sostenidos por la Gracia, tendrán la gloria de hijos de Dios. Por 

la Segunda Persona, en fin, y su perfecta obediencia a la Primera, tienen los hombres el 

Espíritu Santo, esto es: el Maestro, la Fortaleza, la Caridad y la Sabiduría”. 

* * * * * 

 

 

13 – 2 – 48 

A los Romanos c. 5, v. 5. 

Dice el Autor Divinísimo: 

“Te he hecho contemplar las dos naturalezas de Jesús, Hijo de Dios y del hombre, y cómo 

la divina, aniquilándose, limitándose dentro de los estrechos confines de una carne humana 

–ella que es infinita– no se haya por eso envilecido, por el contrario, haya divinizado a la 

humana volviendo a crear al nuevo Adán en el nuevo paraíso terrenal en el que todo es 

hermoso y bueno –hermoso para verlo y bueno para gustarlo– y en el que se encuentran 

firmes e incontaminados del abrazo de la serpiente el árbol de la Vida, esto es, de la 

Gracias, y el de la Ciencia del Bien y del Mal al que no se tiende con avidez la mano para 

coger el fruto y hacerse “dioses” conforme a la falaz promesa sino que a su rumor sapiencial 

se le presta oído puro para aprender el Bien y huir del Mal, rogando compasivamente por 

los incautos que no escuchan el rumor del follaje movido por el viento bueno de Dios, sino 

el silbar, cercano a las raíces del Tentador.1 

Dos veces, pero ¡qué distintas! La una viene de las cimas acariciadas por la pureza del 

aire y la luminosidad del sol. La otra, de lo profundo, de la tierra, de la penumbra. La voz de 

Dios es: Luz, Sabiduría y verdad. La de Satanás: Tinieblas, Fango y Mentira. 

 
1 Génesis 3, 1-13 



 95 

La primera Eva, bajando sus ojos, prestó oídos a la voz de las tinieblas, del fango y de la 

mentira. La segunda Eva –segundo paraíso terrenal en el que a Dios le agradó conversar 

con la Inocencia en el frescor de la tarde, esto es, en la paz de un espíritu desconocedor de 

las fiebres y el ardor de la lujuria– prestó oídos a la voz de la Luz, de la Sabiduría y de la 

Verdad. 

¡Oh nuevo paraíso terrenal de Dios! Hermoso, lindo, puro jardín de delicias en el que 

todo cuanto hay es don de Dios, conservando hermoso y puro con venerante cuidado de 

amor para abrirlo al descanso del eterno y ofrecerlo a la caridad por su morada; jardín 

regado con la Fuente purísima que fertiliza la tierra (los hombres) a cuya Agua –Jesús– se 

vuelven; lugar de delicias por el que discurre el río de gracia que se divide en cuatro brazos: 

el primero, de adoración al eterno, el segundo; de amor al prójimo, el tercero, de 

compasión por los pródigos o los descarriados fuera de los confines paternos, los separados 

de la Vid bendita y de la Vida y el cuarto, de misericordia para con todas las miserias de los 

vivientes y de los que ya están vivos. 

De Ti, María Virgen, por una serie de circunstancias, nos vino el Hombre, Cristo sin que 

fuese necesaria fecundación humana para fertilizar tu seno. Tú sola fuiste la Generadora. 

Por Ti sola concebiste y donaste la Luz a la luz. La Gracia, plena ya en Ti, penetró tu seno en 

un torbellino de ardores incontenibles y el Verbo tomó carne para habitar entre los 

hombres y darles vida. 

La primera Eva, por querer ser “como dios”, perdió lo que hace del hombre animal un 

hijo de Dios. Tú, sin gula de ninguna especie, por querer ser esclava tan solo, te divinizaste 

por tus esponsales con el Amor divino y por tu divina Maternidad. 

A Ti, que te sentiste la más pequeña y pobre de todas las mujeres y justamente 

encontraste el dolor que fue tu compañero inseparable de toda tu vida; a Ti, que justamente 

encontraste el tener que sufrir las consecuencias del Pecado con las fatigas, los 

sufrimientos, la muerte, ¡oh Virgen bella, humilde, casta, paciente, obediente, amorosa, 

nueva Eva, Inmaculada por Querer de Dios y fiel a la Gracia por querer tuyo!, Dios decretó: 

“Tú no morirás, no puede morir Aquella que dio la Vida a la tierra”. Más, por haber dado el 

Fruto de tu seno, por haberlo dado para que fuese tomado, cogido, comido y estrujado, Pan, 

Vino, Sangre, Redentor, se abrirán tus ojos y serás como Dios teniendo el conocimiento del 



 96 

Bien y del Mal: para amar y enseñar a amar, ¡oh Maestra admirable!, al primero, y para 

combatir con tus armas al segundo. 

Por Ti el nuevo Adán. Por Ti el Orden reconstruido. Por Ti la Gracia para los hombres. 

Por Ti la Redención. Por Ti Cristo y, por Ti y por Cristo, Yo, el Espíritu Santo. 

Yo te hice fecunda y parece como si Tú hubieses dado a los hombres el Verbo hecho 

Carne tan sólo. Mas Aquel que ve y sabe, dice que Tú –en una maternidad superexcelsa en 

la que tu carne no es ni siquiera arcilla con la qué modelar la Forma divina– diste a los 

hombres el Espíritu Santo. 

Este Espíritu Santo sin el cual no pueden los hombres amar, comprender y vivir el amor. 

Ese Espíritu Santo, sin el cual no hay conocimiento de Dios. 

Ese Espíritu Santo sin el cual no hay filiación divina. 

Ese Espíritu Santo impulsor de los heroísmos de los santos. 

Ese Espíritu Santo teólogo divino de los teólogos humanos. 

Ese Espíritu Santo que valora las plegarias de los moribundos gritando: “Padre”, en tu 

nombre.2 

Ese Espíritu Santo dador munífico de dones que perfeccionan y completan las virtudes 

sobrenaturales, fertilizando el espíritu, haciéndolo activo, dócil y pronto para vivir la vida 

verdadera del cristiano, esto es, del hijo de Dios. 

He aquí que este espíritu del Espíritu de Dios, superesencia del Divino Amor, os lo dio 

Cristo y os lo dio por María, Madre de Cristo y Madre vuestra, no en sentido simbólico sino 

real, puesto que la que da la vida es la madre y María os dio la Vida y, en consecuencia, el 

Espíritu Santo, o sea, Aquel que sustenta la Vida en vosotros y, lo que es más, hace de 

vosotros portadores de Cristo; más aún; “otros Cristos” según la frase de Pablo: “Ya no soy 

yo el que vivo: es cristo el que vive en mí”.3 

El menor queda ofuscado ante el mayor que le absorbe, y el mayor sobresale y 

resplandece anulando al menor, no atropellándolo sino elevándolo a un grado más alto, 

 
2 Romanos 8, 15 
3 Gálatas 2, 20 



 97 

absorbiendo y asimilando la poquedad a la Plenitud, la debilidad a la Fortaleza y la 

limitación a la Infinitud. 

Un rey que trajese consigo al trono a un pobre niño desnudo encontrado por cualquier 

camino y lo amase hasta el extremo de nombrarlo su heredero haciéndolo aclamar por las 

multitudes mientras lo cobija bajo su manto real no pudiéndolo así rechazar las multitudes, 

este pobre niño pequeño, al que no ven, viendo tan solo al rey en su majestad, este pobre 

niño estrechándose feliz al buen rey hasta el punto de desaparecer en la vestimenta real, 

dichoso de no ser visto por tal arte, ese niño sería el símbolo acabado de esta condición del 

cristiano que se convierte en otro Cristo. 

No de otra suerte María, encinta de Dios, se sintió criatura anulada por el Todo 

encerrado en su seno. Ella no, sino el que estaba en Ella. La veía, La llevaba, La presentaba 

a la veneración de los hombres. 

También a vosotros, cristianos, el Espíritu os fecunda de Cristo y si vuestra voluntad 

colabora con la del Amor, Cristo toma vida en vosotros y vosotros unido con Él, venís a ser, 

por tanto, “una sola cosa” con el Padre, con el Hijo y con el Espíritu Santo que los une, del 

modo que lo pidió Jesús en su oración de la última cena,4 para que con los Tres, que son 

Uno, moréis eternamente, gocéis del amor y después de la gloria de Dios y de la paz 

bienaventurada que es el premio de quienes acogieron la Luz y la Palabra y vivieron en la 

Caridad y en la Verdad, naciendo para Dios y de Dios y dando testimonio de Cristo viviente 

en ellos con una vida perfecta conforme al mandato y ejemplo de Jesús”. 

* * * * * 

 

 

 

 

14 – 2 – 48 

Dice el Autor Divino: 

 
4 Juan 17 



 98 

“Todo cuanto Dios establece es perfecto, bien sea en cuanto al tiempo, como al modo y a 

la persona. 

He aquí pues cómo, habiendo sido prometido al inicio del castigo,1 vino Cristo en la hora 

conveniente. Los siglos van transmitiendo con voz cada vez más clara, con pormenores 

cada vez más nítidos, el anuncio de la divina promesa de un Mesías Redentor y de la Mujer 

sin concupiscencia que castigará al Prevaricador dando a luz al vencedor del Pecado y de la 

Muerte. 

Muchos son los símbolos y las voces que repiten la promesa a través de los siglos. Mas 

una palabra divina no ha sido aun entendida en su justa verdad. 

Se dice en el 9° del Génesis: “… pondré mi arco iris en las nubes y será la señal del pacto 

entre Yo y la Tierra. Y cuando cubriere de nubes (castigo) el cielo, aparecerá en las nubes 

mi Arco iris y Yo me acordaré del pacto… del pacto sempiterno establecido en Dios y en 

toda carne que está sobre la Tierra”.2 

Arco iris: señal de paz. Arco iris: puente entre el Cielo y la Tierra. María, puente de paz 

que une de nuevo el Cielo con la Tierra, la Predilecta que con su sola presencia alcanza 

misericordia para los pecadores. Y Dios, en los siglos anteriores a Cristo, cuando las 

prevaricaciones de los hombres acumulaban las nubes de los castigos divinos sobre aquella 

Humanidad de dura cerviz y de espíritu soberbio, al contemplar en su Pensamiento a 

Aquella que “ab aeterno” había sido constituida Arca de la Palabra divina, Fuente de 

Gracia, Sede de la Sabiduría, gozo pacífico de su Señor, disipó las nubes del inexorable 

castigo, dando tiempo a la Humanidad en la espera de su Salvación. 

Esta era la voz de la Virgen aun no nacida: “¡Paz, Señor, piedad!” Y su amor perfecto, su 

perfecta obediencia, conocidos ya del Señor antes de que fuese la Estrella purísima, eran 

sacrificio de suave olor que aplacaba la ira del Señor. Y, en los siglos posteriores a Cristo, es 

María paz y misericordia para la Humanidad. Y cuando los pecados crecen y aumentan las 

nubes de la ira divina y de los humos de Satanás, es María la que disipa las nubes, la que 

desarma los rayos, la que tiende su místico puente a la Humanidad caída en el abismo para 

que suba de nuevo por ese camino fácil a su Bien. 

“Pondré mi arco iris entre las nubes… y recordaré mi pacto”. 

 
1 Génesis 3, 15 
2 Génesis 9, 13-16 



 99 

¡Oh!, el Iris de la paz, la Corredentora está entre las nubes, por encima de las nubes, 

dulce astro que brilla en la presencia de Dios para recordarle la promesa de misericordia 

que hizo a los hombres y dio su Hijo para que los hombres tengan perdón. Lo que hay en 

Ella no es una dulzura idealizada sino una realidad viva, completa, con su alma sin mácula 

y su carne sin corrupción. Y no se contenta con estar adorando y ser bienaventurada sino 

que se muestra activa y llama una y otra vez a la Humanidad a la Salvación. 

La hora de María es ésta. 

El arca de Noé no salvó a todos los hombres sino únicamente a los que Dios encontró 

justos en su presencia.3 Incluso en la hora actual, en esta hora que surge y habrá de avanzar 

del todo cubriéndose cada vez más de nubarrones, no podrá el Arca de Dios salvar a todos 

los hombres, muchos hombres , no querrán salvarse ni encontrar la salud mediante el Arca 

de Dios. 

El arco iris, tras el diluvio, lo vieron únicamente los justos que quedaron vivos sobre la 

Tierra.4 Mas, por el contrario, en la hora actual, María, el arco iris, la señal de paz, en una 

sobreabundancia de misericordia, será vista por muchos que no sean justos. Su voz, su 

perfume, sus prodigios serán dados a conocer a justos y pecadores y, dichosos aquellos de 

entre estos últimos que, al igual que por el Iris de Dios la ira de Éste no se desencadena, así, 

por éste que es María se vuelvan a la justicia y a la fe en Jesús en el que está la salvación. 

Cristo vino pues en el tiempo fijado para restablecer el orden turbado por la Culpa 

original y los lazos de filiación entre Dios y los hombres. Víctima preestablecida, vino a 

morir, no sólo por los justos, mas también, y sobre todo, por los pecadores. 

Todos eran pecadores, al menos con el pecado heredado. Sólo María se hallaba sin 

pecado. Las obras santas de los justos, aun siendo beneficiadas por el Eterno, no daban a 

sus espíritus la herencia del Reino de Dios. 

Ser justo resultaba muy difícil ya que los espíritus carecían de la Gracia. La Ley, más que 

de salvación, venía a ser causa de pecado, porque para gran parte del pueblo de Dios era a 

la sazón la Ley “Motivo de ira”5 pues que tan abandonada y violada se encontraba. La 

 
3 Génesis 6, 9; 7, 7: Pedro 3, 20 
4 Génesis 9, 12-13 
5 Romanos 4, 15 



 100 

Sabiduría era falseada por sus voceros hechos a predicar lo que no había de hacerse a gloria 

de Dios sino en provecho de los ávidos maestros. 

Un caos cada vez más profundo, por ser espiritual, había suplantado a la simple y 

perfecta Ley del Señor, y los espíritus se extraviaban en él cuando no se perdían del todo 

dándose la muerte espiritual. Una idolatría peor que la del becerro de oro6 se había 

adueñado de la mayoría de las conciencias. Cada personaje de Israel era un “becerro de 

oro” que se idolatraba a sí mismo y quería que lo idolatraran las gentes. 

El Templo era un nombre tan solo. Los ritos una representación mímica. La invisible 

presencia de Dios en el Santo de los Santos no la creía sino la gente sencilla y humilde del 

pueblo que aún lo tenía por santo. Todavía enseñaban los sacerdotes y Rabinos que Dios 

moraba en su Templo, magnífico de gloria y que hablaba a sus ministros. Mas estos sabían 

bien que Dios había abandonado el Templo en el que no se Le adoraba sino a los intereses 

de los Príncipes de los Sacerdotes, de los Escribas y Fariseos. Ellos advertían el vacío que 

siguiera a la Presencia, ese vacío irremediable, ya que no hay industria alguna de los 

hombres que pueda colmar el vacío de Dios. Es en vano intentar colmar o al menos paliar el 

vacío de un altar del que se alejó Dios: Nada, nada en absoluto puede ilusionar ni 

proporcionar paz a quien está convencido en el interior de su conciencia de que Dios no se 

halla presente y de que ha abandonado a los soberbios a su propio destino, a sus 

concupiscencias e idolatrías. 

Esa fue la hora en que Jesús vino. Si Dios midiese las cosas con la medida de los 

hombres, ninguna hora menos propicia que aquella debiera haber escogida para el 

advenimiento de la hora de la Misericordia. Mas aquella no era únicamente hora de 

Misericordia. Lo era también de Justicia. Justicia para Israel que ya no era merecedor de 

ser el Pueblo de Dios. Otro pueblo debía ser elegido en lugar suyo: el cristiano. 

El fin del Templo, había llegado. Se imponía la nueva Ley, perfección de la antigua, 

predicada a los hombres directamente por Dios. La Caridad de Dios se manifestaba a los 

hombres en toda su plenitud. 

Caridad no quiere decir injusticia pues es toda misericordia, Caridad quiere decir hacer 

todo por amor a los hombres. Este es también el precepto que Jesús os dio. 

 
6 Éxodo 32, 1-6 



 101 

Mas Él, que es la Perfección, no se limitó a enseñar que no hay amor más grande que el 

de quien muere por sus amigos.7 Él murió. Y no sólo por los amigos, por los justos, por los 

amantes de la justicia, –también estos últimos son amigos de Dios aunque débiles todavía e 

informes de espíritu– Él murió también por sus enemigos. No rogó desde la cruz por los 

amigos sino por los enemigos.8 

Cristo, Sabiduría eterna e infinita, sabía cómo había entrado en el mundo para el hombre 

el pecado y con él la muerte y cómo esto era también así antes de la Ley. Si no se hubiera 

pecado no hubiera habido necesidad de un código contra el pecado que fermentó en sus 

diversas formas de soberbia, de gula, avaricia, que enloquecieron a los Progenitores hasta el 

punto de hacerles rebeldes contra Dios y, por tanto, a Dios, siguió la violencia contra la 

inocencia, violada y destruida, para dar paso a la malicia, y a esto siguió la violencia contra 

el hermano en el fratricidio cometido por Caín9 y el homicidio perpetrado por Lamec10 y la 

lujuria de los hijos de Dios con las hijas de los hombres11 y la soberbia de los constructores 

de Babel12 y la codicia de los pueblos y de las tribus y los múltiples pecados de Sodoma y 

Gomorra13 renacidos cada vez con más fuerza a través de los siglos. 

Y Cristo, al morir, ruega por los enemigos de Dios a fin de que obtengan el perdón y 

tornen a la justicia. Jesús es el restaurador del orden. 

Si en una balanza se pone un peso desproporcionado al peso equilibrado, la balanza se 

inclina de un lado. Mas si se restablece el equilibrio, ambos platillos de la balanza estarán 

en una misma línea. 

Así pues, por el delito de uno, muchos perecerán.14 La balanza de Dios estaba inclinada 

totalmente del lado de la Justicia. Mas por el sacrificio de Cristo se dan las Gracias y la Vida 

a todos aquellos que creen en Jesús. Y de este modo, no sólo se restablece el equilibrio, sino 

que, puesto que el sacrificio del Hombre–Dios es de un valor infinito son los méritos de 

 
7 Juan 15,13 
8 Lucas 23, 33-34 
9 Génesis 4, 1-16 
10 Génesis 4, 23-24 
11 Génesis 6, 1-4 
12 Génesis 11, 1-9 
13 Génesis 18, 13-33; 19, 1-29 
14 Resulta oportuno consignar aquí la siguiente anotación  de María Valtorta encontrada escrita en un trozo de papel de 

carta entre las páginas de la Carta a los Romanos en la Biblia usada por ella: Dice el Consolador: “Interpreta así: Como 

por obra de un solo hombre (Adán) entró el pecado en el mundo y por el pecado la muerte, así alcanzó a todos los 

hombres la muerte de Adán en el que todos pecaron”. (A los Romanos c. 5 v.12). 



 102 

Cristo Salvador mientras que la culpa de Adán, aun dentro de su gravedad, es limitada, –y 

lo demuestra el hecho de que puede ser reparada, lo que habría resultado imposible de 

haber sido infinita, y así las dos infinitudes, la de la Gracia y la de la Culpa, se habrían 

enfrentado sin poder vencer la una a la otra, como sucede cuando se ponen entre sí dos 

fuerzas iguales– la balanza de Dios se inclina del lado de la Misericordia, y misericordia y 

perdón se desbordan del platillo colmado de Sangre divina derramada por la salvación del 

mundo. 

Toda se derramó. Y tanta más se derramó cuanto más abundaba el pecado y así, 

abundando la Gracia, venciese al pecado y la Vida a la Muerte, muriendo para devolver la 

Vida a los espíritus inmortales de los hombres. La Vida, esto es, el Reino de Dios en 

vosotros y para vosotros aquí y, más allá de la vida, en el Reino de los Cielos”. 

* * * * * 

 

 

26 – 2 – 48 

A los Romanos c. 6° v. 1–10 

Dice el Autor Divinísimo: 

“Muchos de entre los cristianos, y aun de entre aquellos que si se les dijese que están 

aquejados de quietismo se rebelarían como ante una calumnia, caen en la herejía de creer 

que, puesto que hay Quien expió por todos y dio la Gracia con abundancia infinita, es inútil 

reprimirse en el pecar violentando el propio yo. Y aun llevan su herejía hasta el punto de 

decirse y decir que, al obrar ellos así, aumentan la gloria y el poder de Dios demostrando 

que sólo por los méritos infinitos del Hombre–Dios y sin cooperación alguna de buena 

voluntad, se salvan los hombres. 

No. No es así. El raudal de Gracia es infinito; mas casi sin límites es la enormidad de esta 

herejía que vilipendia la Sangre y el Sacrificio divino de Cristo. 

Él murió por todos, siendo compasivo con todos, medicina para todos, salud para todos y 

Vida para todos. Mas la voluntad de estos todos debe ser de justicia. Que después su 

debilidad les hace caer, que el demonio traidoramente los derriba y arrastra, Jesús, 



 103 

haciendo honor a su nombre,1 salva, acude, alienta, cura, perdona y purifica. Es el 

reparador eterno. 

Una fuente puede dejar de manar y secarse un depósito de agua. A lo largo de siglos y 

siglos de vida de la tierra, mares enteros y lagos se han desecado dando lugar a arenosos 

desiertos o a desoladas y petrosas hondonadas circundadas de montes que antes se 

miraban en el espejo de un lago. Mas hay una fuente que jamás se ha de secar si no al fin de 

los siglos. Ella, generosa y santísima, verterá siempre su fluido para misericordia de los 

hombres. Es la Fuente que mana del Cuerpo del Cordero inmolado. 

Mas ¿ya advertís vosotros, cristianos qué onda perenne de Sangre divina os baña y nutre 

de continuo? 

Si hubiera un rey tan rico y de tanta munificencia que hiciera comunicar las casas de sus 

súbditos con un pozo suyo maravilloso que manase oro, los súbditos de ese rey le adorarían 

como a un dios. Con todo, aquel oro no sería eternamente suyo. A su muerte habrían ellos 

de dejarlo. Mas la Sangre de Cristo, esta Sangre más preciosa que los metales preciosos o 

las alhajas, esta Sangre del Rey de los reyes ¿no se os dio gratuitamente, no se derramó con 

abundancia sobre vosotros sin limitación alguna en su virtud y en el tiempo? Esta Sangre 

vence a la muerte, vence al Pecado, supera el tiempo y perdura en sus frutos riquísimos por 

toda la eternidad. Y aún más, es precisamente por su virtud que subís al Reino con vestido 

de púrpura, con vestimenta real; y es en la eternidad, es en el Cielo, más que en el tiempo y 

sobre la Tierra, donde gozaréis de ese infinito tesoro. 

Él, el Viviente, consumó el horror de la muerte parta que vosotros murieseis al pecado y 

resucitéis a la Gracia. No os es lícito pues tornar al pecado y a la muerte con intención 

previa de volveros. 

Dijo Él: “no se puede servir a la vez a Dios y a Mammón”.2 Y Yo os digo: “No se puede 

tener a la vez la Vida y la Muerte”. 

Jesús, al resucitar, dio testimonio de tres cosas: 

I.– Que era Dios, y así podía resucitar por Sí solo. 

 
1 Mateo 1, 20-21 
2 Mateo 6, 24; Lucas 16, 13 



 104 

II.– Que había muerto realmente crucificado. Por eso conservó en su Cuerpo glorioso los 

estigmas de la Pasión. De aquel Cuerpo habían desaparecido todas las huellas de la Pasión: 

el deterioro corporal, las sordideces, los bálsamos espesos del embalsamamiento. Y para 

demostrar que el Cristo, real, humano y no una ficción incorpórea del mismo había estado 

clavado en la cruz, quedaron en su verdadera Carne los verdaderos orificios de los clavos y 

la hendidura de la lanza. 

III. – Que había vencido para siempre a la muerte y había resucitado, por la virtud de 

Dios, en Cuerpo y Alma, por los siglos de los siglos. Así como o vieron las piadosas mujeres 

en el sepulcro, los apóstoles en la tarde de la Resurrección y los discípulos en las sucesivas 

apariciones,3 así lo vieron, lo ven y lo verán los espíritus de los hombres al pasar de la vida 

terrena a la ultraterrena; y así lo verán todos los hombres en el Juicio final, lo mismo que lo 

vieron aparecer en el Limbo4 y descerrajar sus puertas los justos que subieron con Él al 

Cielo que de nuevo les fue franqueado a los santos de Dios. 

Ahora bien, de una cuarta cosa dio también testimonio Cristo al resucitar y la testimonió 

con el símbolo de su resurrección tras el sacrificio. Es ésta; que el cristiano, sumergió en las 

ondas salutíferas de su Sangre, sepultado en este baño salvador como en una tumba de 

cuya profundidad extrae vida y no muerte, incorruptibilidad y no corrupción, resucite a 

nueva vida, a vida gloriosa, igual que le sucedió a Él, que fue depositado en las entrañas del 

sepulcro “como leproso, con los huesos descoyuntados y a la vista, y sus miembros 

traspasados”5 y salió de aquellas entrañas con una vestidura de tan gloriosa belleza que sólo 

los ángeles y la Purísima pudieron mirarla en su cabal esplendor. 

Cristo, tras la Resurrección, alcanzó la plenitud perfecta de su misterio. Antes de la 

Pasión era ya perfección: perfección del Hombre–Dios, perfección de Dios. Mas en la 

Pasión su perfección anterior de Hombre–Dios se perfeccionó con la de Dios–Redentor. Y 

después de la Resurrección se completó con aquella, misteriosa hasta el final de los siglos, 

contenida y aclarada “en el hombre sólo por Él conocido” de que habla Juan en su 

Apocalipsis.6 

 
3 Mateo 28: Marcos 16; Lucas 24; Juan 20-21 
4 1° Pedro 3, 18-19 
5 Isaías 53, 3 
6 Apocalipsis 2, 17 



 105 

También el hombre, viviendo en Cristo (la lucha del hombre, el sufrimiento, la pasión 

diurna combatida, soportada, acabada en justicia) y resucitando por Cristo y en Cristo, 

alcanzará la perfección que abre las puertas del Cielo y recibirá “el nombre nuevo escrito 

sobre piedrezuela blanca, nombre que nadie conoce fuera de aquel que lo recibe”.7 

“Yo soy la Vid verdadera… El sarmiento que no puede permanecer unido a la vid no da 

fruto. Así también vosotros, como dijo Él, si no estuviereis injertados en Mí, no traeréis 

fruto… y seréis echados fuera como rama seca”.8 

En verdad, Él “cargó con todos vuestros males” al llevar y apurar todas “vuestras 

iniquidades”.9 Él se desecó como una vasija”10 porque, para haceros vivir, os dio su Sangre 

que es la linfa vital de la Vid verdadera que da fruto. 

Es la Vid fructífera. Vosotros los sarmientos silvestres incapaces de dar fruto. Y su Padre, 

que es a la vez vuestro, cultivador de la viña eterna, os tomó a vosotros, sarmientos estériles 

y silvestres, y os injertó en Él. Y Él aceptó beber y apurar todos vuestros jugos homicidas, 

todas vuestras fiebres concupiscentes, hasta morir como víctima en su carne sin que 

vuestra corrupción llegase a turbar y emponzoñar su espíritu santo de Inocente eterno y así 

fueseis vosotros, al final de los siglos, como Él lo fue, gloriosos de alma y de cuerpo, 

habiendo revestido de carne incorruptible vuestros santos espíritus y, bienaventurados ya, 

se realizase, por la amistad de Dios, aún antes del primer juicio y del otro último la 

inhabitación en vosotros del Espíritu Santo, la fusión con Cristo Amigo y Pan del Cielo 

sobre la Tierra y la paz en Dios después de la muerte a la espera de la resurrección de la 

carne para compartir la alegría y gloria de la misma. 

El Pensamiento y el Querer divinos obraron un misterio al querer que, aun antes de que 

existieseis, hubieran sido vuestros pecados expiados por Cristo. “Él tomó sobre Sí los 

pecados de muchos” dice Isaías.11 Y estos muchos son aquellos que durante la vida, o al 

menos antes de la muerte, no dejaron, por su buena voluntad, infructuosos para ellos los 

méritos infinitos de Cristo. 

 
7 Apocalipsis 2, 17 
8 Juan 15, 1-6 
9 Isaías 53, 1-12 
10 Salmos 22, 16 
11 Isaías 53, 12 



 106 

Sobre la balanza de la Cruz, sobre aquel patíbulo de Justicia en el que estaban toda la 

Santidad y toda la Iniquidad y la primera destruía a la segunda, cada uno de vuestros 

pecados se habían clavado como saetas en el Cuerpo del Mártir. Numerosísimos fueron los 

golpes de los flagelos, numerosísimas igualmente las punzadas de las espinas sobre su 

Cabeza torturada, atroces los espasmos de los clavos; pero ninguno de tantos que se 

compadecieron de Cristo que estaba sufriendo las torturas infligidas por una justicia 

humana y cruel, se golpeó el pecho diciendo: Es verdad: esto y esto, estos miles y decenas 

de miles de aguijones yo te los he clavado en tus carnes y en tu corazón con mis miles y 

decenas de miles de pecados. Tú me has reconocido, Redentor mío, con la totalidad de los 

miles de pecados míos. Ni uno solo de ellos ha sido ignorado por Ti. De todas tus torturas 

yo he sido la mayor para Ti”. 

¿Quién podrá numerar los millones y millones de pecados que el Purísimo sintió clavarse 

en su Cuerpo expiador? ¿Quién, al meditar esto, no debería sentir, un odio absoluto al 

pecado, la huida del mismo, la obligación y el dolor de no servir más al pecado puesto que 

el Sacrificio de un Dios os liberó de él? 

Estáis muertos al pecado. El muerto no hace ya cuanto hacía de vivo. ¿Cómo pues, si hay 

en vosotros una fe segura en la muerte de Cristo y en la Gracia que esa muerte os mereció 

librándoos de la muerte del pecado y proporcionándoos los medios con qué permanecer 

libres, cómo pues vosotros, al igual de Cristo, no resucitáis para siempre de esta muerte y 

vivís para siempre en Dios de la misma manera que Jesús –el Hijo de Dios, el Hijo del 

Hombre, muerto como Hombre para expiar la culpa y las culpas del hombre– vive “para 

Dios”, es decir, de Dios? 

Mas, no sólo Él, Dios; todo aquel que vive en Cristo y por Cristo, recordadlo, se diviniza al 

llegar a ser hijo del Altísimo. 

* * * * * 

 

 

27 – 2 – 48 

A los Romanos, Capítulo 6°, V. 11–23 



 107 

“Se lee en los libros mosáicos que las hostias de los sacrificios y de las oblaciones tenían 

qué ser de animales sin tacha ni defecto y que las ofrendas y oblaciones de flor de harina, 

aceite o cereales, habrían de ser aderezados con sal pero sin levadura ni miel, y si de 

primicias de cereales se trataba, verdes aún, estos debían ser tostados y triturados antes de 

ser ofrecidos y siempre sazonados con aceite y unidos con el incienso.1 

Se lee también que aquellos que pertenecían al linaje de Aarón y, por tanto, a la estirpe 

sacerdotal, quedaban excluidos del sacerdocio si tenían cualquier defecto físico o 

enfermedad incurable.2 Cuerpo perfecto de constitución y de salud debía poseer el que 

oficiaba delante del Creador del hombre, delante del Altísimo que hiciera al hombre 

perfecto de miembros, de sentidos y de sentimientos y para el que ver las deformidades y 

dolencias era un testimonio de la rebelión del hombre y del menosprecio de Satanás por la 

obra más querida de Dios, siendo, por tanto, más que nada, desprecio de Dios. 

En los tiempos mosaicos los sacrificios eran de animales y de cereales, cosas materiales 

todas ellas. En el tiempo cristiano los sacrificios son de espíritu. Fue David quien profetizó 

este tiempo en el que los sacrificios habrían de ser, no de animales sino “sacrificio de 

espíritu compungido, de corazón contrito y humillado”.3 

Aquel era tiempo de rigor. El hombre ni osaba pensar que pudiese ofrecer en sacrificio 

suave su corazón. Sobre aquel corazón aparecía la mancha corruptora. El corazón de los 

hombres, aun el de los justos, era impuro. La Culpa original, ella sola, manchaba el corazón 

de los hombres aun en los santos. Así pues, ¿cómo ofrecerlo en sacrificio de suave olor a 

aquel que prescribiera que fuesen sin defecto los animales y cereales que habían de 

ofrecerse en su altar, no admitiéndose en ellos ni la mancilla del pelambre o de tizón? ¿Es 

acaso culpable un becerro o un cordero de haber nacido matizado? ¿O una espiga de haber 

sido atacada por el moho o el tizón? No lo son. Pues, con todo, no debían ser presentados 

sobre el Altar. Ni dicha presentación habría de hacerla hombre en el que apareciese 

manifiesta la herencia del pecado con defectos, delgadez o enfermedades. 

Por el pecado de Adán entraron en los hombres la enfermedad, las deformidades y la 

muerte. Porque la malicia, al tomar asiento donde en un principio sólo había llama de pura 

caridad, condujo a los hombres a perversiones del sentido y de los sentimientos, origen de 

 
1 Levítico 1, 3; 6, 7-16; 7, 1-15; 22, 17-30 
2 Levítico 21, 16-24 
3 Salmo 51 (Vulgata: 50), 18-19 



 108 

todas las dolencias o monstruosidades que se manifiestan en el hombre. De raíces 

corruptas se derivan árboles, frondas y frutos corrompidos. Y, dado que la corrupción 

inicial fue aumentando de continuo con nuevas perversiones, la carne del hombre siempre 

sufrió, sufre y sufrirá cada vez más, de modo creciente, las dolorosísimas consecuencias de 

la decadencia de tantísimos hombres que, de hombres se convierten en brutos. 

En el tiempo de la Misericordia, cuando la Gracia revigoriza los espíritus con sus 

candores divinos; en el tiempo de espíritu, en el que los valores humanos se encuentran en 

la base pero en el vértice están los sobrehumanos y éstos, más que aquellos, son los que se 

ofrecen a Dios y Éste los acepta como dádiva; en el tiempo en que la carne sirve de 

envoltura al alma reina y es medio para conseguir la victoria si bien es el espíritu el que 

domina o debiera dominar; en el tiempo en que “por virtud de Aquel que de las tinieblas os 

llamó a la luz admirable haciendo de los cristianos la nación santa, el nuevo pueblo de Dios 

por Él conquistado por la sangre del hombre–Dios, el linaje escogido, el sacerdocio real” 

como escribe Pedro,4 

Caducaron las limitaciones de la Ley mosaica y el hombre que sea marcado con la señal 

de Cristo y ungido como siervo por el Pontífice eterno, santo, inocente e inmaculado, 

puede, o mejor, debe ser hostia y sacerdote, materia y ministro del sacrificio espiritual que 

es grato a Dios. 

En la epístola paulina (v. 13) falta una palabra. La palabra “hostia”. “Ofreceos a Dios 

como hostias vivas tras haber estado muertos. Ofrecedle vuestros miembros como 

instrumento de justicia”. He aquí el sacerdocio real al que está llamado el cristiano, el 

sacerdocio de todo cristiano a imitación del ejercido por el “Sacerdote para siempre según 

el orden de Melquisedec”.5 

Viene de la antigua Ley, elevada al grado espiritual, la obligación de ser sin mancha 

mortal, sin vicios capitales consentidos por la razón y por el espíritu y llevado a la práctica 

con plena advertencia, sin fermento de odio y de concupiscencia, sin miel de molicie 

sensual, sin enfermedades espirituales que nos e procuran curar, sin ceguera ni albugo para 

la luz, sin sarna ni herpes de sinuosa simpatía hasta con las culpas pequeñas, y sin fracturas 

o gibas en la magnífica formación cristiana. 

 
4 1° Pedro 2, 9-10 
5 Salmo 110 (Vulgata: 109), 4; Hebreos 7, 17 



 109 

Soldados del Dios verdadero, atleta de la religión santa, sacerdotes y víctimas del tiempo 

nuevo, debéis s a l a r o s con la sal de la voluntad heroica que quema y cauteriza pero 

fortifica las partes débiles y las inmuniza contra la gangrena, debéis tostaros y trituraros 

con el fuego de la caridad y la muela de la mortificación para haceros harina de hostias. Y 

después, ungidos con la santa unción de la virtud y perfumados con el incienso –y que sea 

abundante – de la adoración, ofreceos o inmolaos pronunciando la perenne palabra de 

Cristo: “He aquí, Padre, dispuesto a hacer, no mi Voluntad sino la tuya”.6 Prontos a 

responder a quien con halagos o amenazas, con amor o con odio quiera retraeros de 

predicar a Cristo con vuestra vida entera los doctores del mundo: “¿No sabéis que debo 

ocuparme de las cosas de mi Padre?”.7 

Sea hostia santa todo lo que sois pues todo está ungido con el crisma santificante del 

sacrificio de Cristo. Los miembros menos nobles del cuerpo, al igual de los más nobles, 

todos están llamados al servicio de Dios. No se hallan excluidos de este servicio, aquellos a 

quien la Voluntad de Dios ungió con el crisma especial de los consagrados al dolor: los 

inválidos, los enfermos, los inocentes injustamente condenados, los perseguidos y 

escarnecidos por el mundo. La Gracia juzga y también eleva. 

Dijo Jesús con su sabiduría y munificencia divinas: “Los últimos serán los primeros”.8 Y 

asimismo, antes de sanar al ciego de Jerusalén, para hacerlo su discípulo y evangelizador, 

proyectando su mirada a los tiempos futuros en los que muchos de los que el mundo 

desprecia llegarían a ser “saludo” para el mundo, dijo: “Ni él ni sus padres han pecado sino 

que esto es así para que se manifiesten en él las obras de Dios”.9 Es él y por él. ¡Cuántos hay 

que, por generosa obediencia o heroico requerimiento llegan a ser “hostias”, “redentores”, 

“continuadores y completadores de la Pasión de Cristo”¡ 

Mas, aún sin tener en cuenta a estos especiales héroes de la más subida caridad, todos 

vosotros, cristianos, sois “hostias vivas” y debéis ofrecer vuestros miembros como objeto de 

justicia”. Y ofrecerlos limpios de culpa ya que, a la sazón, no “estáis bajo la ley sino bajo la 

justicia”. Liberados como estáis de la esclavitud del pecado, sostenidos como estáis por la 

Gracia, no debéis conocer ya la muerte del espíritu; y no la conoceréis si de nuevo no os 

hacéis esclavos del pecado. 

 
6 Mateo 26, 39; Marcos 14, 36; Lucas 22, 42 
7 Lucas 2, 49 
8 Mateo 19, 30; 20, 16; Marcos 10, 31; Lucas 13, 30 



 110 

Servid al Señor Dios que dio a los hombres la Ley para que les fuese freno y bocado 

contra la torpeza cada vez más fuerte de la Tierra; pero que, con la vendida de su Cristo y la 

restitución de la Gracia por los méritos del mismo, aunque os dejase el freno y el bocado de 

la Ley para combatir las seducciones de Satanás, del mundo y de la carne, puso alas a 

vuestro espíritu librándolo de las cadenas para que volase bien alto por encima del fango de 

las concupiscencias al encuentro de Aquel que apareció por la parte de oriente y al que 

conocisteis y, en cuanto os está concedido mientras os encontráis en el exilio, ardisteis con 

Él y le seguisteis por los caminos de la Vida dejando para siempre los senderos de la Tierra 

y de la Muerte, atraídos por el olor de sus perfumes, conquistados por la única Belleza, por 

el Verbo hecho Carne, Jesucristo vuestro Señor, Redentor y Maestro cuya doctrina es dulce, 

cuyo yugo es ligero y son de efecto corroborante contra toda languidez y muerte su Carne y 

su Sangre entregadas por vosotros y para vosotros sobre el altar del Gólgota y sobre los 

altares de los templos en la Comunión Santísima con el Hijo de Dios, Dios como el Padre. 

Esa Comunión que es Vida. Vida en Jesucristo. Vida en el Amor que es el Autor de Cristo. 

Vida en los Tres porque donde está Uno están los Otros así en el Cielo como en el corazón 

de los hombres”. 

* * * * * 

 

 

28 febrero 

A los Romanos, c. 7, v. 1–13 

Dice el Autor Divinísimo: 

“Es verdad firme que los primeros Padres, además de la Gracia santificantes y de la 

inocencia, recibieron otros dones de su Creador al tiempo de su creación. Y eran éstos: la 

integridad, esto es, la perfecta subordinación del sentido a la razón, la ciencia 

proporcionada a su estado, la inmortalidad y la inmunidad de todo dolor y miseria. 

Sobre la inmunidad y la pérdida de esta inmunidad ya te hablé ayer. Hoy hago fijar la 

atención a tu mente en el don de la ciencia proporcionada a su estado. Una ciencia vasta, 

verdadera, capaz de ilustrar al hombre en todas las cosas necesarias a su ser de rey de todas 

 
9 Juan 9, 3 



 111 

las demás criaturas naturales y de criatura creada a imagen y semejanza de Dios por su 

alma que es espiritual, libre, inmortal, racional, capaz de conocer a Dios y, por tanto, de 

amarle, destinada a gozarlo eternamente. Tal es el alma dotada con los dones gratuitos de 

Dios, de los que el primero de todos es la Gracia que eleva al hombre al orden sobrenatural 

de hijo de Dios, heredero del Reino de los Cielos. 

El hombre por este don de ciencia, sabía clara y sobrenaturalmente cómo obrar, qué 

camino tomar para alcanzar el fin por el que fue creado, es decir, con una ciencia perfecta 

adecuada a su grado de hombre lleno de Gracia y de inocencia. Mas le amaba con un amor 

ordenado que era ardiente aunque sin rebasar los límites del reverencial respeto que la 

criatura, por más santa que sea, debe tener siempre a su Creador. 

Este amor intenso, pero que en su intensidad no desborda los diques de la reverencia que 

la criatura debe a su Creador, flor de perfección, preferida por Dios, nunca se ha dado sino 

en Jesús y en María, porque el Hijo de Hombre y la Inmaculada fueron el nuevo Adán y la 

nueva Eva, reparadores de la ofensa de los primeros y consoladores del Padre Dios, usando 

con perfección de todos los dones recibidos de Dios sin jamás prevaricar por soberbia de 

ser los predilectos de todas las criaturas. 

Este don de ciencia, del modo que regula el amor de la criatura con su Creador, regula 

también el de la criatura con la criatura: con la esposa, su semejante, en primer lugar, 

teniendo para ella un amor sin desorden de lujuria, ese amor ardiente de los inocentes con 

el que sólo los lujuriosos y corrompidos se creen incapaces de amar. 

¡Oh ceguera causada por los fermentos de la corrupción! Los inocentes, los castos, estos 

son los que saben amar y amar de verdad. Amar los tres órdenes que hay en el hombre y 

con los tres órdenes que hay en él; pero comenzando del más alto y dando al más bajo –el 

natural– esa ternura virginal que se refleja en el más ardiente amor materno y en el más 

ardiente amor filial. Esto es, en estos dos únicos amores desprovistos de atracción sensual: 

amor del alma, amor de criatura–hijo hacia el vivo tabernáculo que le llevó; amor de 

criatura–madre hacia el testimonio vivo de su cualidad de procreadora, gloria de la mujer 

que, por las penas y el sacrificio de la maternidad se eleva de mujer a cooperadora de Dios, 

“obteniendo un hombre con el concurso de Dios”. (Génesis c. 4, v. 1) 



 112 

Regulaba el amor del hombre para con las demás criaturas a las que se unía por razón de 

utilidad o de afecto. En todas las cos creadas veía el poder amoroso de Dios que las había 

creado para el hombre y las veía al igual que Dios, “muy buenas”. (Génesis c. 1, v. 31) 

Debiera haber regulado también el amor del hombre hacia las criaturas nacidas de su 

amor santo con Eva. Mas Adán y Eva no llegaron a este amor porque –aun antes de que “el 

hueso de los huesos de Adán y la carne de su carne, por la que el hombre dejará a su padre 

y a su madre y se unirá a su mujer y serán los dos una sola carne”,1 le floreciese un hijo del 

modo como de una planta besada por el sol, y no por otro alguno, nacen flores y fruto– el 

Desorden había corrompido con su veneno el amor santo de los Progenitores que quisieron 

conocer más de cuanto les era justo y suficiente que conociesen, por lo que dijo la Justicia: 

“Tengamos cuenta que no vaya el hombre ahora a extender la mano y coja también del 

árbol de la vida, coma de él y viva eternamente”.2 

Esta frase deja perplejos a muchos y a otros muchos les sirve para presentar al Buenísimo 

y Generoso como un avaro cruel. Les sirve también para negar una de las verdades 

religiosas: la correspondiente a uno de los dones de Dios a los primeros padres, esto es, la 

inmortalidad. 

El don, para que sea don, ha de ser dado. Dios había dado la inmortalidad al igual de los 

otros dones entre los que estaba el de una ciencia proporcionada a la condición del hombre. 

No toda la Ciencia puesto que sólo Dios es sapientísimo. E igualmente había dado 

inmortalidad, mas no eternidad, puesto que sólo Dios es eterno. 

El hombre había de nacer, ser procreado por el hombre creado por Dios y ya no morir 

sino pasar del paraíso terrenal al Celestial y gozar ahí de perfecto conocimiento de Dios. 

 Mas el hombre abusó. Prefirió no haber recibido don alguno gratuito. Quiso toda la 

Ciencia sin reflexionar que hasta de las cosas buenas se ha de usar con medida 

proporcionada a la propia capacidad y que únicamente el Inmenso y Perfectísimo puede 

conocer todo sin peligro puesto que su infinita Perfección puede conocer todo el mal sin 

recibir de él turbación alguna corruptora. 

Dios sufre por el mal que ve, mas el sufrimiento es por el que él mismo produce en 

vosotros, no por Él, ya que Se encuentra muy por encima de cuanto pueda el mal intentar, y 

 
1 Génesis 2, 23-24 
2 Génesis 3, 22 



 113 

un aun el obstinado y astuto poder que tiene por nombre Satán puede causar menoscabo a 

su Perfección. 

Es en vosotros como Satán ofende a Dios. Mas si vosotros os mantuvierais fuertes, no 

habría manera de que Satán ofendiese a Dios por vuestro medio. Si pensaseis en esto, 

vosotros que amáis a Dios más o menos intensamente, no pecaríais jamás, porque ninguno 

de cuantos os gloriáis del nombre de cristianos–católicos querríais sentiros cómplices de 

Satanás en ofender a Dios. 

Y, sin embargo, lo hacéis. Es que jamás reflexionáis en lo astuto que es Satanás y tan 

rapaz que no se contenta con tentaros o venceros, sino que, más que a vosotros, mira a 

mofarse de Dios, a arrebatarle las almas, a ridiculizar y destruir el sacrificio de Cristo 

haciéndolo inútil para muchos de vosotros y para otros muchos capaz apenas de evitarles la 

condenación. 

Satán lo sabe muy bien, tiene contadas todas las lágrimas, todas las gotas de sangre del 

Hijo del hombre. En cada lágrima, en cada gota ha visto el verdadero nombre, el verdadero 

motivo de las mismas: la indiferencia inerte de un católico por esas lágrimas, la perdición 

de un católico por las gotas de la sangre divina. Sabe cuál fue la causa del dolor que arrancó 

lágrimas y sudor purpúreo a Cristo,3 su Adversario divino, Adversario desde el momento de 

su Rebelión. Adversario eterno y Vencedor eterno para millones de espíritus a los que 

Cristo dona y donó el Cielo. 

Pero volvamos a la lección y, por los dones que el Sacrificio del Cristo os ha 

proporcionado, que cada una complete el pensamiento que Yo interrumpo aquí. 

Tras querer toda la Ciencia, Adán habría podido querer toda la vida, es decir, la posesión 

de la vida, no como don recibido y conservado con amor, sino por esa violencia que falta al 

respeto, destruye el orden y, sin mérito alguno, se auto crea eterno para igualarse a Dios. 

Igual a Dios, querer ser tal, hubiera sido cometer el mismo pecado de Lucifer.4 Y para el 

pecado de Lucifer no hay perdón. 

Dios quería poder perdonar al hombre. Quería poder devolverle la inmortalidad, la 

posesión del Cielo, la Ciencia proporcionada a su estado, la Gracia, Él mismo. E intervino 

con la condena para salvar. Dictó muerte para dar Vida. Dictó destierro para dar la Patria 

 
3 Lucas 22, 44 
4 Isaías 14, 14 



 114 

eterna Dictó –he aquí el comienzo de la lección que ahora reanuda su argumento– dictó 

una ley en el lugar de la Ciencia gratuita que perdiera el hombre con la muerte de la Gracia 

en su corazón. La ley es fruto de las consecuencias del Pecado. 

El Pecado hizo al hombre torpe en su inteligencia para discernir el bien y el mal, y en su 

integridad. Al igual que un humo, había ofuscado la Verdad conocida y, como un estruendo, 

había apagado el sonido de las palabras divinas oídas al frescor de la tarde en el hermoso 

Edén.5 Decaído de su condición de hijo adoptivo de Dios hasta el grado de animal racional, 

el hombre apreciaba por instinto que el matar debía ser un “mal” y que el corromperse con 

liviandades obscenas debía serlo igualmente. Mas no sabía distinguir hasta qué punto era 

malo matar, y qué lujurias eran las más abyectas para Dios. 

Por lo que Dios, después de haber castigado y vuelto a castigar de nuevo con el diluvio6 y 

haber, después de esto, dado las primeras normas para ser menos violentos (prohibición de 

comer carne con sangre: (Génesis 9, 4); y más tarde con la dispersión de las gentes y 

confusión de las lenguas (Génesis 11, 8), origen de futuros pueblos, reinos y guerras que 

aun os atormentan; y castigando nuevamente una vez más con el fuego caído del Cielo 

sobre Sodoma y las otras ciudades pecadoras;7 después de haber dado al justo Abraham 

una más clara ley de sujeción al Señor (Génesis 17, 10), llama a Moisés a Sí y, mediante 

sucesivas órdenes y llamadas, lo conduce a la celebración del primer sacrificio pascual8 –

sacrificio perpetuado hasta el fin de los siglos porque, al llegar la hora de la Gracia, el 

cordero añejo fue sustituido por el Cordero divino, Hostia perpetua sobre todos los altares 

del mundo y por todos los siglos– y de esta ley pascual conduce a Moisés al Decálogo.9 

Mas no habría dado el Decálogo si la razón hubiese dominado siempre a los sentidos, 

esto es, si no se hubiese cometido la Culpa en el Edén. Y no se habría dado si, al desorden 

de los sentidos no hubiera sucedido la pérdida de la Gracia y de la Inocencia y, por tanto, de 

la Ciencia igualmente. Y así el Decálogo es a la vez piedad y castigo. Piedad para los débiles 

y castigo para los que se burlan de Dios haciendo el mal concientes de lo que hacen. 

 
5 Génesis 3, 8-10 
6 Génesis 7 
7 Génesis 19, 1-29 
8 Éxodo 12, 1-14 
9 Éxodo 20, 1-17; Deuteronomio 5, 6-21 



 115 

El Decálogo, con su parte positiva: “Harás; y negativa: “No harás”, crea el pecado con 

todas sus consecuencias. Porque se peca al saber que se peca, y así el hombre, después de la 

Ley, no tuvo excusa para decirse a sí mismo: “No sabía que pecaba”. 

El Decálogo es piedad, castigo y prueba. Como “prueba” era también el árbol que se 

erguía en medio del Edén. Sin prueba no se puede formar juicio del hombre como el 

orfebre prueba el oro en el crisol.10 

Sólo las virtudes fuertes y, sobre todo, la caridad, se acomodan a las disposiciones 

negativas de la Ley. Porque, generalmente, el hombre, por insinuación satánica y por 

estímulos latentes, apetece lo que está prohibido. Por lo que son verdaderos héroes los que 

aplastan el sentido y las tentaciones bajo el peso de su fuerte amor y no alargan con avidez 

sus manos al fruto prohibido. 

Y estos son los verdaderos cristianos que no hacen mal uso de los infinitos méritos de 

Cristo, de la Gracia obtenida por su medio y, sarmientos silvestres injertados a la verdadera 

Vida, dan para Dios frutos copiosos de virtudes activas y están ciertos por ello de alcanzar 

la vida eterna. 

Estos son los verdaderos cristianos en los que se encuentran vivos los dones del Espíritu 

Santo, al que completa Jesús comunicando a los hombres en Gracia de Dios la ciencia, ese 

gran don perdido por el Pecado de Adán, la ciencia sin la cual la Ley dada para ser “vida”, 

puede resultar “muerte”. 

Porque el hombre que no posee la ciencia proporcionada a su estado, no ama 

ordenadamente a Dios ni a las criaturas, cualesquiera que estas sean; cae en las diferentes 

idolatrías, en la triple concupiscencia;11 desfigura la misma religión con un conjunto 

híbrido de prácticas pecaminosas cuando no –siendo así que el cristiano recibe con el 

Bautismo el don infinito de la Gracia– de prácticas farisaicas condenadas por el Verbo 

divino;12 no se conoce a sí mismo y por eso hace de su placer un obsequio al Querer Divino; 

altera en sí la imagen y semejanza de Dios; los dones recibidos para su bien los vuelve y 

emplea para hacer y hacerse mal; si hace limosnas, no las hace por misericordia a los 

pobres sino para ser alabado por ellos; si escruta los misterios de la Creación, lo hace para 

recibir gloria de los hombres, mas no para dar gloria al Creador. De esta suerte, sus 

 
10 Proverbios 17, 3 
11 1° Juan 2, 16 



 116 

acciones pierden ese perfume que las hace santas a los ojos de Dios y él tiene en la Tierra su 

bien fugaz, mientras que “el hielo y el rechinar de dientes”, como decía el Verbo,13 le 

aguardan allá donde no cuentan las apariencias sino la verdad de las acciones humanas. 

Y si, no obstante haber hecho mal aquel bien que podía llevar a cabo, elude por la 

misericordia de Dios el hielo y la tortura del infierno, larga permanencia le aguarda en la 

escuela del Purgatorio en donde aprenda la verdadera caridad que no es “herejía de las 

obras”, el azote de vuestros días, pues son muchos los que se afanan en servir a Cristo con 

un bullir de prácticas y actos exteriores tan solo que dejan a los buenos como estaban o 

escandalizados tal vez, y no sirven para mejorar a los malos ni convertirlos. 

La verdadera caridad es, por tanto, el ejemplo de una vida profunda y conscientemente 

cristiana en todo. La verdadera caridad es aquella que Jesús quería de Marta, afanada con 

exceso en tributar honores externos al Hijo de Dios.14 

El vivir de este siglo no admite la contemplación del modo que muchos la entienden. Mas 

Dios no bendice la sola acción. Él quiere que se complementen la vida activa y la 

contemplativa, y que las obra no se reduzcan a simple fragor, agitación y aun a discusión 

con los enemigos; que no sean “herejía” sino religión, esto es, trabajo que equivale a 

plegaria por el continuo ofrecimiento de los propios actos a Dios, realizándolos todos 

únicamente a su gloria y así la plegaria sea trabajo. Trabajo continuo sobre sí mismo 

tallándose cada vez más conforme al Modelo Jesucristo y modelando a los demás con el 

ejemplo. 

En vano se afanan los hombres si Dios no bendice sus actos. Y ¿cómo queréis que Dios 

esté con vosotros bendiciéndoos y triunféis en vuestras empresas si en ellas no actúa el don 

de ciencia por el que el hombre se conduce en todos sus actos guiado por un fin santo y no 

por la propia gloria?”. 

* * * * * 

 

 

16 mayo 48. Pentecostés 

 
12 Mateo 23, 1-11 
13 Mateo 8, 13; 13, 42-49; 22, 13; 25, 30 



 117 

Dice el Dulce Huésped (desde el 7 de marzo quiere el Espíritu Santo que le llame así): 

“En la última lección para vosotros, hombres, y en especial hombres destinados a 

enseñar la Verdad y el conocimiento de la naturaleza de Dios, o sea, de la Caridad que si 

falta en vuestro corazón ya no sois sus hijos, hablé de la ciencia verdadera y de la ciencia 

no verdadera, incompletamente verdadera, al moverse por zonas de saber humano. La 

verdadera ciencia supera estas zonas bajas, míseras limitadas, relativas, y se lanza, cual 

flecha de oro ardiente, más allá de lo que es humanidad, al encuentro de las Verdades 

eternas que constituyen la ciencia verdadera o, expresado con más justo nombre, la 

verdadera sabiduría. 

La verdadera sabiduría se encuentra en ese centro luminoso y ardiente que es la Caridad. 

No es con el mucho saber obras humanas y, sobre todo, no es con el mucho discutir 

manteniendo por escrito largas, pedantes disputas teológicas como se adquiera la 

verdadera sabiduría, es decir, el verdadero conocimiento de lo que es Dios, de lo que quiere 

Dios, de lo que se debe hacer para poseer eternamente a Dios. Es con el mucho amar. 

El que ama con perfección, entendida ésta dentro de los límites de la humana relatividad 

–ya que amáis perfectamente si lo hacéis con todas vuestras fuerzas – infunde la perfección 

no sólo en su espíritu sino también en su mente. 

Porque una inteligencia iluminada por la caridad es inteligencia perfecta. E inteligencia 

perfecta es inteligencia sobrehumana, es decir, inteligencia conocedora de esa ciencia 

verdadera que no precisó libros ni estudios para penetrar en el hombre; de aquella ciencia 

verdadera que Adán y Eva poseyeron infusa y proporcionada a su estado en el alborear 

dichoso, puro y perfecto de los mismos días de la Humanidad; aquella ciencia verdadera 

que Dios infundió directamente en la criatura hecha a su imagen y semejanza. Y una 

prueba de esta divina imagen y semejanza es este conocimiento de la Verdad eterna que 

Dios posee sin límites y que debería poseer el hombre en la medida a él proporcionada para 

que le guiase en todas sus obras y relaciones hechas por amor a Dios, al prójimo y a las 

criaturas inferiores. 

Yo, soy Caridad y Sabiduría, os digo a vosotros: menos ciencia y más amor, y poseeréis la 

Sabiduría. 

 
14 Lucas 10, 38-42 



 118 

Querer explicar con ciencia humana el misterio de Dios y los maravillosos procesos de la 

Creación, de la evolución, de la transformación de las cosas creadas, es locura que degenera 

más tarde en herejía. No se puede explicar el origen de lo finito sino contemplando con 

amor, es decir, con fe –ya que la fe nunca está separada del amor – al infinito. 

La fe ilumina la ciencia ayudándole a comprender. Es como la leche materna que va 

haciendo del infante un ser cada vez más formado. Ahora bien, como un recién nacido no 

podría sostener y nutrir a su madre como tampoco a un adulto, así tampoco puede la 

ciencia nutrir y ayudar a la fe. Porque fe es religión, y la religión permite a la criatura 

inteligente, aunque limitada, comprender lo sobre inteligente e infinito. 

Y si basta la ciencia para conocer las ideas finitas, resulta indispensable la sabiduría –

esto es, la fe y el amor – para conocer las verdades trascendentes. Al creer se produce la luz. 

En cambio, al analizar para comprender, discutir y aceptar el misterio al modo como los 

médicos y abogados averiguan una enfermedad o una lesión moral, se producen tinieblas y 

hielo. 

La fe no contradice a la ciencia, antes la ciencia humana encuentra ayuda en la religión 

para explicarse las leyes del Universo y realizar descubrimientos. Ahora bien, mientras la 

ciencia humana, del orden que sea, sin el concurso de la religión, ha de caer 

necesariamente en el error, la religión, en cambio, aun sin el concurso de paciencia, 

conduce a la Verdad y el conocimiento de las verdades esenciales. 

Mas cuando ya no son las leyes y los hechos naturales los que únicamente se investigan 

con ciencia humana, sino que lo que se quiere explicar e investigar son los misterios 

sobrenaturales –Dios siempre es un misterio para el hombre – entonces, más que al error, 

a lo que se llega es a la negación. 

La razón, es gran cosa que distingue al hombre del bruto, es grande ciertamente si se le 

compara con el instinto, única luz que poseen los seres inferiores; mas es cosa pequeña, 

muy pequeña, pequeñita si se le cimienta en la investigación de lo que es Dios. Y la razón, si 

es humilde, cae en obsequio ante Dios incomprensible e infinito gritando: “¡Creo! Creo para 

comprender y la fe en tu Revelación es luz para mí y alimento para vivir. Vivir de Ti, en Ti, 

Contigo, para llegar a Ti y conocerte cual les será dado conocerte a los justos que viven en el 

Reino del Cielo”. 



 119 

Ni el idealismo ni el positivismo dan explicación de Dios, de la Creación, de la segunda 

vida y son encapaces de leer las respuestas a los porqués científicos escritos en los cuerpos 

humanos, en las páginas del firmamento y en los estratos terrestres. Y no explican a Dios, 

La Creación, la segunda vida, como tampoco la soberbia de la mente que por sí quiere 

entender lo que rebasa la humana razón, ni la ignorancia o semi–ignorancia que cree saber 

y poder juzgar de lo que, sin mi luz, no pueden juzgar ni saber con un criterio justo ni aun 

los que son tenidos por doctos en religión. 

Mas todo lo explica la caridad porque ésta une a Dios y pone a Dios en vosotros como 

Huésped y Maestro. Por esto es justa verdad el dicho de que: “son verdaderos teólogos 

aquellos que son conducidos por el Espíritu Santo, esto es, por el Amor””.1 

* * * * * 

 

 

Continúan aquí las lecciones sobre la Epístola a los Romanos. Las otras lecciones 

aparecen en dos cuadernos entregados al R. P. Conrado M. Berti1 que juzgó oportuno 

recogerlos por más que el último no estuviera aun terminado, como asimismo falta todavía 

mucho para que el comentario del Espíritu Santo sobre la Epístola a los Romanos quede 

ultimado. 

Pero por la atención y reconocimiento, sobre todo reconocimiento, que debo al Padre 

Conrado por el comportamiento que siempre ha tenido, lleno de caridad, de paciencia y de 

obediencia para conmigo, pobre criatura, y para los deseos del señor, he accedido a 

entregar todo cuanto tenía. Es justo que a quien tanto ha hecho por la Obra2 se le 

corresponda en igual medida. 

¡Hizo tanto bien el Padre Migliorini…!3 ¡Bastaría recordar lo mucho que mecanografió! 

Mas… cada cosa tiene su “quid”. 

 
1 Juan 16, 4-15 
1 Véase la nota n° 1 de la Lección del día 6-1-48 
2 Es esta la obra monumental, narrativa, narrativa y doctrinal sobre la vida del Señor que, al publicarse, fue titulada: “Il 

poema dell’Uomo-Dio 
3 Una breve reseña bibliográfica del P. Romualdo M. Migliorini que, durante casi cuatro años, fue director espiritual de 

María Valtorta, aparece en la nota n° 2 del dictado del 31 de mayo de 1943 de los “Cuadernos de 1943”. 



 120 

Y la obra tiene este “quid”: que si no hubiera sido por el Padre Berti, era seguro que, dado 

el comportamiento de todos –o al menos de todos menos poquísimos, verdaderas 

excepciones en la masa de los Padres, Siervos de María que siempre han combatido, 

criticado, afligido sin medida, y sólo de poco tiempo a esta parte han cambiado de proceder 

y de pensamiento respecto a la Obra de Jesús y de su pobre instrumento – la Obra habría 

terminado por serle retirada a la Orden de los Siervos de María. 

Mas la dulzura, la sinceridad y la honradez acaban de desarmar. Sí. Desarman a Dios y al 

instrumento de Dios que debe defender tenazmente los intereses y los designios de Dios, 

por mucho que le cueste, porque no resulta grato discutir, reconvenir y amenazar con 

castigos. 

No sé cuánto me queda de permanencia en la Tierra ni si se me dará poder editadar la 

Obra. Pero lo que sí tengo qué hacer constar es que si la Obra ha de proporcionar luz y bien 

a las almas y lustre a la Orden de los Siervos de María, tanto la almas como los Siervos de 

María, deben estar agradecidos al P. Berti y al P. Migliorini que, de modo diverso mas con 

el mismo tesón, trabajaron para que se cumpliera la Voluntad Divina y recibieran las almas 

el don de Dios. 

Y así mismo pláceme recordar, tras esos dos primeros, operarios constantes de Dios, a 

unos pocos más que cooperaron con caridad a consolar al instrumento y a prestar ayuda a 

los dos principales artífices del triunfo de la Voluntad de Dios y de su Palabra: el R. P. 

Gargiani, P. Sostengo Benedetti, P. Tosí y el P. Mariano de Santis. 

* * * * * 

 

 

20 – 5 – 1948 

S. Pablo a los Romanos c. 7 

Dice el dulce Huésped: 

“Del v. 14 al 25 es una lección de los maestros del espíritu deberían repetírsela 

continuamente a sí mismos, lo mismo que a las almas farisaicas que ven la brizna de paja 

en el ojo de los hermanos a los que censuran ásperamente y no advierten la viga de la 



 121 

anticaridad que tienen en el suyo, que oprime su espíritu bajo el peso del egoísmo y de la 

soberbia;1 y debería repetírseles a esas pobres almas –¡Oh!, menos culpables que las otras 

farisaicas, las cuales, si bien se sienten culpables y se duelen de ello, al reconocer que lo 

son, la humildad y el arrepentimiento son ya para ellas una absolución– a esas pobres 

almas que han pecado y lloran porque temen al Señor, Juez de su debilidad.  

Así pues, estos doce versículos vienen a ser una norma para juzgar a los hombres y una 

medicina para apreciar cómo juzgará Dios a los pecadores arrepentidos. 

Quien los escribió fue Pablo, fariseo, descendiente de fariseos y discípulo de Gamaliel,2 

de aquel Gamaliel que era una biblioteca viviente de la doctrina de Israel. Pablo, feroz 

perseguidor, en un principio, de aquellos a quienes tenía por anatema, después vaso de 

elección y de justicia, apóstol perfecto, evangelizador y represor heroico de su antiguo yo 

encontrado digno de subir con la parte escogida de su alma hasta el tercer cielo y de oír allí 

misteriosas palabras divinas;3 un hombre, por tanto, del que, por la intransigencia de su 

primera época de vida y por la heroicidad de su segunda cabría pensar que había estado 

siempre muy por encima de los estímulos carnales. 

Sin embargo, si lo hubiera estado, no habría podido ser “el Apóstol de los Gentiles”, es 

decir, de aquellos a los que la licencia consentida del paganismo, salvo raras excepciones de 

espíritus naturalmente virtuosos, les hacía más brutos que las criaturas dotadas de razón y 

de conciencia. Tan solo Jesús, el Hombre–Dios, pudo comprender a los pecadores a pesar 

de no haber pecado. Para cualquier otro maestro constituye un doloroso bien el haber 

caído, más o menos, al demonio, al mundo y a la carne, porque, experimentando el poder 

de las tentaciones y la propia debilidad, es como se adquiere la sabiduría para ser maestro y 

médico con los discípulos y hermanos pecadores. 

Quiero que os fijéis en la norma observada por el Divino Maestro, para elegirse el colegio 

apostólico y los 72. En el primero, tan solo Juan era virgen. En los segundos, menos unos 

pocos que aún eran casi niños cuando llegaron a ser discípulos, no hubo uno siquiera que 

hubiera dejado de morder el fruto apetitoso, dando con ello comienzo a las sucesivas caídas 

en la culpa. Eran hombres, nada más que hombres, hijos de Adán y así el fomes se agitaba 

como serpiente en sus cuerpos. La rama de la concupiscencia carnal estaba viva en los más 

 
1 Mateo 7, 1-5; Lucas 6, 37-42 
2 Hechos 5, 34; 22,3 
3 2° Corintios 12, 1-4 



 122 

justos de entre ellos, o sea, en aquellos que ya habían domado la concupiscencia del oro y la 

soberbia de la vida. 

Mas no había quien estuviese sin imperfecciones, ni aun el mismo Juan, el serafín de los 

discípulos del Maestro. Propenso a la ira como su hermano, mereció ser llamado “hijo del 

trueno”4 por Aquel que tanto lo amaba. El Apóstol de la Caridad, perfecto en el amor a su 

Maestro, llegó a ser apóstol de la caridad contemplando la mansedumbre, la caridad, la 

misericordia del Mártir divino de alba al ocaso del viernes pascual y se despojó para 

siempre del hábito de la ira ante la desnudez santísima del Rey de los reyes que se despojó 

hasta de su inmortalidad divina para conocer la muerte y salvar al hombre. 

Jesús Dios, recorriendo la tierra, –de haber querido lo podía haber hecho– habría podido 

encontrar, entre los habitantes de los tres continentes de entonces 12 y 72 justos más justos 

que los 12 y 72 que escogió en Israel. Porque Dios Creador puso (y pone) en el alma de todo 

hombre un don excelso; la Ley natural, que en los mejores desarrolla santidad de vida 

cualquiera que sea su conocimiento de la Divinidad. Y quien la observa y la reconoce como 

venida del Ser Supremo, de Dios, puede, sin errar, decirse que es espíritu naturalmente 

unido al Dios verdadero Uno y Trino. El Rey universal, con su querer, podía pues llamar a 

Sí de los tres continentes a 12 y a 72, lo mismo que con la voz de los astros llamó a su cuna a 

los tres Sabios5 y de este modo, tener un Colegio de justos a su servicio. Y no lo hizo. 

Tomó a hombres muy humanos: materia tosca, informe, con muchas partes impuras, y la 

formó. Sufrió, al hacerlo, por las defecciones y las traiciones de algunas partes de ella. Mas, 

en su Ascensión, dejó una Iglesia decente capacitada para ser su continuadora en la 

redención del mundo. Capacitada por la doctrina y el ejemplo recibidos del Verbo; 

capacitada por la ayuda del Espíritu Santo recibido de Jesús resucitado una primera vez en 

el Cenáculo6 y por segunda vez, en el mismo Cenáculo, diez días después de la Ascención7 

en cumplimiento de la promesa divina y por la acción directa del Espíritu Santo, en virtud 

de la cual, fuesen llenos los doce del Espíritu Paráclito y lo pidiesen transmitir a sus 

colaboradores en el ministerio sacerdotal; y capacitada, en fin, para que, instruida en sus 

diversos miembros con la propia experiencia de sus debilidades, de sus combates de 

hombres para formarse en la justicia y de sus recaídas, no fuese incapaz de ser maestra, 

 
4 Marcos 3, 17 
5 Mateo 2, 1-12 
6 Juan 20, 22-23 



 123 

antes, al contrario, supiese comprender, compadecer, sostener y guiar a cuantos venían al 

cristianismo débiles todo ellos por ser hombres y debilísimos en su espíritu por ser 

paganos, ya que el paganismo era doctrina materialista y de placeres desenfrenados. 

Este es el prólogo de la lección que se desprende de los versículos que te he indicado y 

que te los explicaré mañana por no consentir tu actual estado más prolongada fatiga”. 

* * * * * 

 

 

21/28 – 5 – 1948 

A los Romanos c. VII, v. 14–25 

Dice el dulce Huésped: 

“Para comprender debidamente las palabra de Pablo es preciso considerar bien el Pecado 

original.1 

Lección dada multitud de veces que nunca resultan excesivas porque la dolorosa 

realidad, de aquel pecado y sus nefastas consecuencias son con frecuencia negadas o 

puestas en duda por muchos, por demasiados. Y entre estos no faltan los que debieran, más 

que nadie, estar convencidos de la realidad del pecado original y de sus consecuencias, por 

los estudios realizados y, sobre todo, por sus experiencias en el ministerio que las pone de 

continuo ante sus ojos sagaces la decadencia del hombre que, de criatura perfecta, se ha 

cambiado, por el pecado original, a criatura débil e impotente contra los asaltos de Satanás 

y de cuanto rodea y hay adentro del hombre, creación maravillosa envidiosamente turbada 

por el enemigo de Dios. 

Dirá alguno: “Lección que se repite, lección, por tanto, que resulta inútil”. Mas es siempre 

útil, ya que nunca sabréis apreciar debidamente su necesidad, tanto para vosotros mismos 

como para los demás. 

¡Qué poco le importa a Satanás que no la sepáis! Por eso él produce en vosotros niebla 

para ocultaros el debido conocimiento de este episodio que no tuvo término ni límite en el 

 
7 Hechos 2, 1-4 
1 Génesis 3; Romanos 5 



 124 

día que se produjo ni en los seres que lo protagonizaron sino que, como por semilla y por la 

sangre, todos los hombres han heredado la vida (la existencia) de Adán y de Eva –y en el 

último hombre que nazca sobre la Tierra aparecerá todavía manifiesta la descendencia de 

los dos Primeros Hombres– y así, por funesta herencia, se propaga el primer generante, 

Adán, de generación en generación, a todos los hijos de hombre hasta el último 

engendrado. 

Para comprender bien la confesión de pablo, que viene a ser la voz desolada de todos los 

hombres que, deseosos de obrar el bien con perfección se sienten impotentes de realizarlo 

con la perfección deseada, es preciso contemplar el fruto de la Culpa primera y, 

consecuentemente, esa misma Culpa a fin de no encontrar injusta la condena ni sus 

consecuencias. 

Confiesa Pablo: “Yo soy carnal, vendido y sujeto al pecado”. Y prosigue: “No sé lo que me 

hago: no hago el bien que quiero sino el mal que aborrezco. Porque, si bien hago lo que no 

quiero, reconozco asimismo que la ley es buena (al prohibir o mandar lo que prohíbe y 

manda), mas (cuando hago el mal que aborrezco con mi parte mejor mientras que no hago 

el bien que desearía hacer) no soy yo en estos momentos el que obro sino el pecado que 

habita en mí… En mis carnes no habita el bien… Tengo voluntad de hacerlo, mas no hallo la 

manera de realizarlo… Para cuando quiero hacer el bien, ya tengo el mal a mi lado… Me 

complazco en la Ley de Dios según el hombre interior, pero veo en mis miembros otra ley 

que se opone a la ley de mi mente y me hace esclavo de la ley del pecado que está en mis 

miembros…” 

“Yo soy carnal”. 

También Adán se hallaba formado de carne además de espíritu. Mas no era carnal, ya 

que el espíritu y la razón ejercían su señorío sobre la materia. Y su espíritu inocente y lleno 

de Gracia tenía una semejanza admirable con su creador en lo que tenía de inteligente para 

comprender cuanto supera a las cosas naturales. La elevación del hombre al orden 

sobrenatural, es decir, a la filiación divina por medio de la Gracia, había elevado la 

inteligencia humana, ya de sí vastísima por el don preternatural de la ciencia infusa, capaz, 

por ello, de entender todas las cosas naturales, e inteligencia sobrenatural susceptible de 

poder comprender lo que resulta incomprensible a quien no se halla predispuesto con un 

don sobrenatural, de poder comprender a Dios y, en grado menor, de poder ser fiel imagen 



 125 

suya por el orden y la justicia, por la caridad, la sabiduría y la liberación de toda restricción 

envilecedora. 

¡Libertad espléndida la del hombre lleno de gracia! Libertad respetada por el mismo 

Dios, libertad no asechada por fuerzas exteriores o estímulos internos. Realeza sublime la 

del hombre deificado, hijo de Dios y heredero del Cielo; realeza dominadora de todas las 

criaturas y de que ahora os tiraniza frecuentemente: ese yo en el que fermentan sin tregua 

los tóxicos de la gran herida. 

Cuando se dice: “el hombre, rey de la creación sensible, fue creado con poder de dominio 

sobre todas las criaturas”. Hay que tener en cuenta que él, por la Gracia y por los demás 

dones recibidos desde el primer instante de su ser, había sido formado para ser rey, incluso 

de sí mismo y de su parte inferior por el conocimiento de su fin último, por el amor que le 

hacía tender sobrenaturalmente a él y por el dominio sobre la materia y los sentidos 

latentes en ella. En unión con el Orden y amante del Amor, había sido formado para saber 

dar a Dios lo que le es debido y al yo lo que resulta lícito darle sin desórdenes en las 

pasiones o desenfreno de los instintos. Espíritu, entendimiento y materia constituían en él 

un todo armónico y esta armonía la alcanzó desde el primer momento de su ser y no por 

fases sucesivas como quieren algunos. 

No hubo autogénesis ni evolución sino Creación querida por el Creador. Esa razón, de la 

que tan orgullosos estáis, os debería hacer ver que de la nada no se forma una cosa inicial y 

que de una cosa única e inicial no puede derivarse el todo. 

Sólo Dios puede ordenar el caos y poblarlo con las innumerables criaturas que integran el 

Universo. Y este Creador potentísimo no tuvo límites en su creador, que fue múltiple, como 

tampoco lo tuvo en producir criaturas perfectas, cada una con la perfección adecuada al fin 

para el que fue creada. Es de necios pensar que Dios, al querer para Sí un Universo, hubiera 

creado cosas informes, habiendo de esperar a ser por ellas glorificado en cuanto cada una 

de las criaturas y todas ellas alcanzasen, a través de sucesivas evoluciones, la perfección de 

su naturaleza, de modo que fuesen aptas para el fin natural o sobrenatural para la que 

fueron creadas. 

Y si esta verdad es segura en las criaturas inferiores con un fin natural y limitado en el 

tiempo, es todavía más cierta con el hombre, creado para su fin sobrenatural y con un 

destino inmortal de gloria en el Cielo. ¿Cabe imaginar un Paraíso en el que las legiones de 



 126 

Santos, que entonan aleluyas en torno al trono de Dios, sean el resultado último de una 

larga evolución de fieras? 

El hombre actual no es el resultado de una evolución en sentido ascendente sino el 

doloroso resultado de una evolución descendente en cuanto que la culpa de Adán lesionó 

para siempre la perfección físico–moral–espiritual del hombre originario. Tanto la lesionó 

que ni la Pasión de Jesucristo, con restituir la vida de la Gracia a todos los bautizados, 

puede anular los residuos de la culpa, las cicatrices de la gran herida, es decir, esos 

estímulos que son la ruina de quienes no aman o aman poco a Dios y el tormento de los 

justos que querrían no tener ni el más fugaz pensamiento atraído por las llamas de los 

estímulos y que libran, a lo largo de la vida, la batalla heroica de permanecer fieles al Señor. 

El hombre no es el resultado de una evolución, como tampoco el Universo es el producto 

de una autogénesis. Para que haya una evolución es siempre necesaria la existencia de una 

primera fuente creativa. Y pensar que de la autogénesis de una única célula se hayan 

derivado las infinitas especies, es un absurdo imposible. 

La célula, para vivir, necesita de un campo vital en el que se den los elementos que 

permitan la vida y la mantengan. Si la célula se auto–formó de la nada, ¿dónde encontró los 

elementos para formarse, vivir y reproducirse? Si ella no era todavía cuando comenzó a ser, 

¿cómo encontró los elementos vitales; el aire, la luz, el calor, el agua? Lo que aún no es no 

puede crear. Y ¿cómo entonces ella, la célula, encontró, al formarse, los cuatro elementos? 

Y quién le sugirió, a modo de manantial, el germen, “vida”? Y aun cuando, por un suponer, 

este ser inexistente hubiese podido formarse de la nada, ¿cómo de su sola unidad y especie 

habrían podido derivarse tantas especies diversas cuantas son las que se encuentran en el 

Universo sensible? 

Astros, planetas, tierras, rocas y minerales; las varias numerosísimas calidades del reino 

vegetal; las aun más variadas y numerosas especies y familias del reino animal; de los 

vertebrados a los invertebrados, de los mamíferos a los ovíparos, de los cuadrúpedos a los 

cuadrumanos, de los anfibios y reptiles a los peces, de los carnívoros y feroces a los mansos 

ovinos, de los armados y revestidos de duras armas ofensivas y defensivas a los insectos a 

los que una nadería es bastante para destruir, de los gigantescos moradores de las selvas 

vírgenes, cuyo asalto no resisten sino otros colosos iguales a ellos, a toda la variedad de 



 127 

artrópodos llegando hasta los protozoos y bacilos; ¿todos viene de una misma célula? 

¿Todos de una espontánea generación? 

Si así fuese, la célula sería más grande que el infinito. ¿Por qué el Infinito, el Sin Medida 

en todos sus atributos realizó sus obras por espacio de seis días, seis épocas, haciendo el 

Universo sensible, subdividiendo su labor creadora en seis órdenes de creaciones 

ascendentes, evolucionadas, eso sí, hacia una perfección siempre mayor?2 No porque Él 

fuese aprendiendo a crear sino por el orden que regula todas sus divinas operaciones. 

Orden que hubiera sido violado –y así habría resultado imposible la supervivencia del 

último ser creado; el hombre– si este hubiese sido hecho en primer lugar y antes de ser 

creada la Tierra en todas sus partes y hecha habitable por el orden puesto en sus aguas y 

continentes y confortable por la creación del firmamento; hecha luminosa, bella, fecunda 

por el sol benéfico, por la luciente luna, por las innumerables estrellas; hecha morada, 

despensa y jardín para el hombre por todas las criaturas vegetales y animales de que está 

cubierta y poblada. 

En el sexto día fue hecho el hombre en el que, en síntesis, se encuentran representados 

los tres reinos del Mundo sensible y, en maravillosa realidad, la creación por Dios del alma 

espiritual infundida por Él en la materia del hombre. 

El hombre verdadero aro de unión de la Tierra con el Cielo; verdadero punto de enlace 

entre el mundo espiritual y el material; ser en el que la materia es tabernáculo para el 

espíritu; ser en el que el espíritu anima la materia, no sólo para la vida limitada mortal sino 

para la vida inmortal tras la resurrección final. 

El hombre: la criatura en la que esplende y mora el Espíritu Creador. 

El hombre maravilla del poder de Dios que infunde su soplo, parte3 de su Ser Infinito, en 

el polvo elevándolo a la categoría de hombre y dándole la Gracia que eleva la categoría del 

hombre animal a la de la vida y condición de criatura sobrenatural, de hijo de Dios por 

participación de naturaleza, haciéndola capaz de ponerse en relación directa con Dios, 

disponiéndola para comprender al Incomprensible y haciéndole posible y lícito amar a 

Aquel que en tal medida sobrepasa a todo otro ser que, sin un don suyo divino, el hombre, 

por su capacidad y reverente consideración, no podría ni aun desear amar. 

 
2 Génesis 1 



 128 

El hombre: triángulo creado que apoya su base –la materia– sobre la Tierra de la que fue 

extraído; que con sus facultades intelectuales tiende a subir al conocimiento de Aquel a 

quien se asemeja; y con su vértice el espíritu del espíritu, la parte escogida del alma– toca el 

Cielo perdiéndose en la contemplación de Dios–Caridad, mientras la Gracia, recibida 

gratuitamente, le une a Dios, y la caridad, inflamada por su unión con Dios, le deifica. 

Porque: “el que ama nació de Dios”4 y es privilegio de los hijos participar de la similitud de 

naturaleza. Por su alma deificada por la Gracia es pues el hombre imagen de Dios y por la 

caridad, que es posible por la Gracia, semejante a Dios. 

En el sexto día, pues, fue creado el hombre, completo, perfecto en su parte material y 

espiritual, hecho conforme al Pensamiento de Dios según el orden (el fin) para el que había 

sido creado: amar y servir a su Señor durante la vida humana, conocerlo en su Verdad y, de 

aquí, gozar de Él para siempre en la otra. 

Fue creado el único Hombre, aquel de quien debía proceder toda la Humanidad y, antes 

de nada, la Mujer compañera del Hombre y para el Hombre, con el cual habría de poblar la 

Tierra reinando sobre todas las demás criaturas inferiores. Fue creado el único Hombre, 

aquel que, como padre, habría de transmitir a sus descendientes todo cuanto había 

recibido: vida, sentidos, facultades, así como inmunidad de todos los sufrimientos, razón, 

entendimiento, ciencia, integridad, inmortalidad y, por último, el don por excelencia: la 

Gracia. 

La tesis del origen del hombre, conforme a la teoría evolucionista que, para sostener su 

equivocado aserto, se apoya en la conformación del esqueleto y en la diversidad de colores 

de la piel y del semblante, no es tesis que contradice la verdad del origen del hombre – ser 

creado por Dios – antes la favorece. Porque lo que revela la existencia de un Creador es 

precisamente la diversidad de los colores, de estructuras y de especies en las criaturas 

queridas por Él, el Potentísimo. 

Y si esto es válido con las criaturas inferiores, mucho más lo es con la criatura–hombre 

que es hombre creado por Dios por más que, debido a circunstancias de clima, de vida y 

también de corrupciones – por las que vino el diluvio5 y después, mucho después, se 

 
3 En el sentido de “participación”, según se dice unas líneas más abajo y se explica en los dictados del 1 y 7 de octubre 

de los “Cuadernos de 1943” 
4 1° Juan 4, 7 
5 Génesis del 7, 17 al 8, 14 



 129 

dictaron tan severos mandatos y castigos en las prescripciones del Sinaí y en los anatemas 

mosaicos (Levítico 18, 23 y Deuteronomio 27, 21) – muestre diversos semblantes y color de 

una raza a otra. 

Es cosa probada, ratificada y confirmada por continuas pruebas, que una fuerte 

impresión puede influir sobre una madre gestante de modo que la haga dar a luz un 

pequeño monstruo que reproduzca en sus formas el objeto que turbó a la madre. Es cosa 

también probada que una larga convivencia con gentes de raza distinta a la aria produce, 

por mimetismo natural, una transformación más o menos acentuada de los rasgos de un 

rostro ario en los de los pueblos que no son arios. Y resulta probado asimismo que 

especiales condiciones de ambiente y de clima influyen en el desarrollo de los miembros y 

en el color de la piel. 

Por eso las elucubraciones sobre las que los evolucionistas querrían cimentar el edificio 

de su presunción, no lo afianzan antes favorecen su derrumbamiento. 

En el diluvio perecieron las ramas dañadas de la humanidad que andaba a tientas por 

entre las tinieblas subsiguientes a la caída, en las que, y sólo mediante los pocos justos, 

como a través de cerradas nubes, llegaba aún algún rayo de la perdida estrella: es recuerdo 

de Dios y de su promesa. 

Y así, destruidos los monstruos, fue conservada la Humanidad y multiplicada de nuevo 

partiendo de la estirpe de Noé que fue juzgada justa por Dios. Se volvió, por tanto, a la 

naturaleza primera del primer hombre, hecha siempre de materia y de espíritu y 

continuando tal aun después de que la culpa despojara al espíritu de la Gracia divina y de 

su inocencia. 

¿Cuándo y cómo habría el hombre de recibir el alma si fuese el producto último de una 

evolución de seres brutos? ¿Es imaginable siquiera que los brutos hayan recibido junto con 

su vida animal, el alma espiritual, el alma inmortal, el alma inteligente, el alma libre? Sólo 

el pensarlo es una blasfemia. ¿Cómo entonces podían trasmitir lo que no tenían? Y ¿podía 

Dios ofenderse a Sí mismo infundiendo el alma espiritual, su soplo divino en un animal, 

todo lo evolucionado que se quiera pensar pero siempre procedente de una dilatada 

procreación de brutos? Incluso este pensamiento es ofensivo al Señor. 

Dios, queriéndose crear un pueblo de hijos para expandir el amor del que sobreabundaba 

y recibir el del que se hallaba sediento, creó al hombre directamente con un querer perfecto 



 130 

suyo, con una única operación realizada el sexto día de la Creación mediante la cual hizo 

del polvo una carne viva y perfecta a la que después animó, dada su especial condición de 

hombre, hijo adoptivo de Dios y heredero del Cielo, no ya sólo con esa alma “que también 

los animales tienen en las narices”6 y que termina con la muerte del animal, sino con el 

alma espiritual que es inmortal, que sobrevive a la muerte del cuerpo al que reanimará, 

tras la muerte, al sonar las trompetas del Juicio final y del triunfo del Verbo Encarnado, 

Jesucristo, y así las dos naturalezas, que vivieron juntas sobre la Tierra vivan juntas 

también gozando o sufriendo, según como juntas lo merecieron, por toda la eternidad. 

Esta es la verdad, ya la aceptéis o rechacéis. Y por más que muchos os empeñéis en 

rechazarla obstinadamente, día vendrá en que la conoceréis perfectamente y se os esculpirá 

en vuestro espíritu convenciéndoos de haber perdido el Bien para siempre por ir tras la 

soberbia y la mentira. 

Es verdad que quien no admite la creación del hombre por obra de Dios –y del modo 

expuesto, esto es, de tal forma que, rápido y de continuo, le hace capaz, si quiere, de guiar 

todos sus actos en orden a conseguir el fin para el que el hombre fue creado; fin inmediato: 

amar y servir a Dios durante la vida terrenal; y fin último: gozar de Él en el Cielo – no 

puede entender con exactitud qué es lo que exactamente constituya la Culpa, el por qué de 

la condena y las consecuencias de ambas. 

Mas seguidme. Mi palabra es luminosa y sencilla, pues soy Dios. Y Dios, Sabiduría 

Infinita, sabe acomodarse a la ignorancia y relatividad de sus pequeños y, por más que 

sean humildes, les digo: “El que sea pequeño, que venga a Mí y Yo le enseñaré la 

Sabiduría”.7 

La prueba. 

Cuando el hombre despertó de su primer sueño y encontró la compañera a su lado, 

advirtió cómo Dios había completado su felicidad. 

¡Lo era ya tan grande también en un principio…! Todo en Adán y en torno suyo había 

sido hecho para que gozara de una felicidad completa, sana y santa, y la delicia, esto es, el 

Edén, no estaba sólo en derredor suyo sino también dentro de él. Le rodeaba el jardín lleno 

de bellezas vegetales, animales y marinas, mas dentro de él florecía un jardín de bellezas 

 
6 Qoelet (Vulgata: Eclesiastés) 3, 19-21 
7 Proverbios 9, 1-6 



 131 

espirituales con virtudes de todo género prontas a madurar en frutos de santidad perfecta; 

y allí estaba el árbol de la ciencia adaptada a su estado y el de la vida sobrenatural: la 

Gracia; no faltaban allí las aguas preciosas de la fuente divina que se partía en cuatro 

brazos y regaba de continuo con renovadas ondas las virtudes del hombre y así creciesen 

gigantescas haciéndole espejo cada vez más fiel de Dios. 

Como criatura natural gozaba con cuanto veía: la belleza de un mundo virgen recién 

salido del Querer de Dios; gozaba con su poder; comprobando su señorío sobre las 

criaturas inferiores. Todo había puesto Dios al servicio del hombre: desde el sol al insecto y 

así todo le proporcionase placer. 

Como criatura sobrenatural, gozaba –mediante éxtasis racional y suavísimo– de la 

comprensión de la Esencia de Dios: el Amor; de las relaciones amorosas entre el Inmenso 

que se entregaba y la criatura que le amaba adorándole. El Génesis da una idea de esta 

facultad del hombre y de este comunicarse de Dios a él, con la frase: “habiendo oído la voz 

de Dios que se paseaba por el edén con el frescor de la tarde”.8 

Por más que el Padre diera a sus hijos adoptivos una ciencia proporcionada a su estado, 

con todo, les amaestraba. Y es que el amor de Dios es infinito y, después de haber dado, 

anhela dar nuevamente y, tanto más da, cuanto la criatura es más hija suya. Dios se da 

siempre a quien con generosidad se da a Él. 

Así pues, cuando el hombre se despertó y vio a la mujer semejante a sí. Comprobó que su 

felicidad de criatura era completa al poseer el todo humano y tener el Todo sobrehumano 

por haberse dado el Amor al amor del hombre. 

La única limitación puesta por Dios al poseer inmenso del hombre era la prohibición de 

coger los frutos del Árbol de la Ciencia del bien y del mal. Recolección inútil e injustificada 

habría sido ésta teniendo el hombre, como tenía, aquella ciencia que le era necesaria, y una 

medida que rebasara la establecida por Dios no podía sino causar daño. 

Considerad: Dios no prohibió coger los frutos del árbol de la Vida, ya que de ellos tenía el 

hombre necesidad natural para vivir una existencia sana y longeva hasta que un más vivo 

deseo divino de descubrirse totalmente a su hijo de adopción, no le hiciese a Dios 

 
8 Génesis 3, 8 



 132 

pronunciar el : “Hijo, sube a mi morada y abísmate en tu Dios”, la llamada, sin sufrimiento 

de muerte, el Paraíso Celestial. 

El Árbol de la Vida que se encuentra al comienzo del Libro de la Gran Revelación 

(Génesis 2, 9; 3, 22) y que de nuevo vuelve a encontrarse al final del Libro de la Gran 

Revelación: la Biblia (Apocalipsis de Juan 22, 2 y 14), es figura del Verbo Encarnado –cuyo 

fruto, la Redención, pende del leño de la cruz– de aquel Jesucristo que es Pan de Vida, 

Fuente de Agua Viva, Gracia, que os devolvió la Vida con su Muerte y del que siempre 

podéis comer y beber para vivir la vida de los justos y alcanzar la Vida eterna. 

Dios no prohibió a Adán los frutos del Árbol de la Vida sino que le prohibió coger 

aquellos, inútiles, del Árbol de la Ciencia, ya que un exceso de saber habría despertado la 

soberbia en el hombre que se creería igual a Dios por la nueva ciencia adquirida, 

creyéndose neciamente capaz de poseerla sin peligro con el consiguiente urgir de un 

abusivo derecho al auto–juicio de las propias acciones, y de obrar, en consecuencia, 

conculcando los deberes de filial obediencia a su Creador –dado que nunca le era semejante 

en ciencia– a su Creador que, directamente o por gracia y ciencia infusas, le había 

amorosamente indicado lo lícito y lo ilícito. 

La medida puesta por Dios es siempre justa. Quien quiere más de lo que Dios le dio, es 

concupiscente, imprudente e irreverente. Ofende al amor. Quien lo toma abusivamente es 

un ladrón y un violento. Ofende al amor. Quien quiere obrar independientemente de toda 

sumisión a la Ley sobrenatural y natural es un rebelde. Ofende al amor. 

Ante el mandato divino, los Primeros Padres debían obedecer sin importarles los por qué 

que son siempre el naufragio del amor, de la fe y de la esperanza. Cuando Dios manda o 

hace algo, se debe obedecer y hacer su voluntad sin preguntar por qué ordena u obra de 

aquel modo. Todas sus acciones son buenas por más que así no le parezcan a la criatura, 

tan limitada en su saber. 

¿Por qué no habrían de ir a aquel árbol, coger aquellos frutos y come de ellos? Inútil 

saberlo. Lo útil es obedecer, no otra cosa, y contentarse con lo mucho que se tiene. La 

obediencia es amor y respeto y, a la vez, medida del amor y del respeto. Tanto más se ama y 

venera a una persona cuanto más se le obedece. 

Ahora bien, en este caso, al ser Dios el que ordenaba –Dios infinitamente Grande, 

infinitamente Bueno, Benefactor munífico del hombre– éste, tanto por respeto como por 



 133 

reconocimiento, debía dar a Dios, no “mucho” amor, sino “todo” el amor adorante de que 

era capaz y, por ende, toda la obediencia, sin analizar las razones de la prohibición divina. 

Toda discusión presupone un auto-juicio y crítica de una orden o acción ajenas. Juzgar es 

cosa difícil y raramente el juicio es justo; pero jamás lo es cuando juzga inútil, errada e 

injusta una orden divina. 

El hombre debía obedecer. La prueba de esta su capacidad, que es medida de amor y de 

respeto, estribaba en el modo con que habría o no habría sabido obedecer. 

El medio: el árbol y la manzana. Dos cosas pequeñas, insignificantes, si se les compara 

con las riquezas que Dios había otorgado al hombre. 

¿Cómo se había dado Él: Dios, y prohibía mirar a un fruto? ¿Cómo, había proporcionado 

al polvo la vida natural y la sobrenatural, había infundido en el hombre su aliento, y 

prohibía coger una fruta? ¿Cómo, había hecho al hombre rey de todas las criaturas, le 

consideraba, no como súbdito sino como hijo, y le prohibía comer una fruta? 

Al que no sabe meditar con sabiduría, puede parecerle este episodio una tenacidad 

inexplicable, semejante al capricho de un benefactor que, tras haber cubierto de riquezas a 

un mendigo, le prohíbe recoger una piedrita caída en el polvo. Mas no es así. La manzana 

no era únicamente la realidad de una fruta. Era asimismo un símbolo. El símbolo del 

derecho divino y del deber humano. 

Aun cuando Dios llama y beneficia extraordinariamente, los beneficiados han de tener 

siempre en cuenta que Él es Dios y que el hombre jamás debe prevaricar por más que se 

sienta extraordinariamente amado. Con todo, esta es la prueba que pocos elegidos saben 

superar. Quieren más de lo que ya recibieron y tienden la mano para coger el don que no se 

les dio. Y así se encuentran con la Serpiente y sus frutos venenosos. 

¡Alerta, elegidos de Dios! Recordad siempre que en vuestro jardín, tan repleto de los 

dones de Dios, siempre está el árbol de la prueba en torno al cual trata siempre de 

enroscarse el Adversario de Dios y vuestro para arrebatarle a Dios un instrumento y 

seduciros arrastrándoos a la soberbia, a la codicia y a la rebelión. No violéis el derecho de 

Dios. No conculquéis la ley de vuestro deber. Jamás. 

Parecen ser muchos, demasiados, a juicio de algunos, los instrumentos de Dios, las 

“voces”. Pues bien, Yo os digo a todos vosotros, teólogos y fieles, que serían cientos de veces 



 134 

más, si todos aquellos a quienes Dios llama a un ministerio especial, acertasen a no tomar 

lo que Dios no les dio para tener más aún. 

Todos los fieles tienen en el Decálogo, árbol de la ciencia del Bien y el Mal, su prueba de 

fe, de amor y de obediencia. Para las “voces” y los instrumentos extraordinarios, resulta, 

más que nada, atrayente ese árbol, objeto de las insidias de Satanás. Porque cuanto mayor 

es lo que se da, tanto más fácil surge la soberbia, la codicia la presunción de tener 

asegurada de cualquier forma la salvación. Yo os digo, por el contrario, que quien más tuvo 

más en el deber está de ser perfecto si quiere librarse de grave condena, cosa que no 

ocurrirá con quien, habiendo tenido poco, le alcanza la atenuante de haber sabido poco. 

Me adelanto a una pregunta: ¿Aquel árbol tenía pues frutos buenos y frutos malos? 

Tenía frutos en nada diferentes de los demás árboles. Pero era árbol de bien y de mal, 

resultando uno y otro según fuera el comportamiento del hombre, no en relación con el 

árbol sino en relación con la orden divina. Obedecer es un bien. Desobedecer es un mal. 

Sabía Dios que a aquel árbol acudiría Satanás para tentar. Dios lo sabe todo. El fruto 

malvado era la palabra de Satanás gustada por Eva. El peligro de acercarse al árbol 

radicaba en la obediencia. A la ciencia pura proporcionada por Dios inoculó Satanás su 

malicia impura que pronto llegó a fermentar en la carne. Mas Satanás primero corrompió 

el espíritu haciéndolo rebelde y después el entendimiento haciéndolo astuto. 

¡Oh, qué bien conocieron después la ciencia del Bien y del Mal! Porque todo, hasta esta 

nueva vista que les hizo conocer que se encontraban desnudos, les advirtió de la pérdida de 

la Gracia que los había hecho felices en su inteligente inocencia hasta entonces y de la 

pérdida asimismo de la vida sobrenatural. 

¡Desnudos!, no tanto de vestidos cuanto de dones de Dios. ¡Pobres!, por haber querido 

ser como Dios. ¡Muertos!, por haber temido morir con su especie si no hubiesen obrado por 

su cuenta. 

Cometieron el primer acto contra el amor con la soberbia, la desobediencia, la 

desconfianza, la duda, la rebeldía, la concupiscencia espiritual y, por último, con la 

concupiscencia carnal. Digo: por último. Creen algunos que el primer pecado fue, por el 

contrario, la concupiscencia carnal. No. Dios es ordenado en todas las cosas. 



 135 

Aun en las ofensas a la ley divina, el hombre pecó primero contra Dios, queriendo ser 

semejante a Dios: “Dios” en el conocimiento del Bien y del Mal y en la absoluta y, por tanto, 

ilícita libertad de obrar a su antojo y querer contra todo consejo y prohibición de Dios; 

después contra el amor, amándose desordenadamente, negando a Dios el amor reverencial 

que le es debido, poniendo al yo en el puesto de Dios, odiando a su futuro prójimo; su 

misma prole a la que proporcionó la herencia de la culpa y de la condena; y, en último 

término, contra su dignidad de criatura real que había tenido el don del perfecto dominio 

sobre sus sentidos. 

El pecado sensual no podía producirse mientras durara el estado de Gracia y los demás 

estados consiguientes al mismo. Podían darse tentaciones, mas no consumación de la 

culpa sensual mientras duraba la inocencia y, con ella, el dominio de la razón sobre el 

sentido. 

Castigo. No desproporcionado sino justo. 

Para entenderlo se ha de tener en cuenta la perfección de Adán y de Eva. Con la mira 

puesta en esto, se puede medir la magnitud de la caída en aquel abismo. 

Si Dios tomara a algunos de vosotros y os pusiera en un nuevo Edén dejándoos tal como 

sois pero dándoos los mismos mandatos que a Adán y vosotros desobedecieseis como Él, 

¿creéis que Dios os condenaría con el mismo rigor que a Adán? No. Dios es justo y sabe qué 

herencia tan tremenda arrastráis vosotros. 

Las consecuencias del pecado de origen fueron reparadas por Cristo en cuanto atañe a la 

Gracia. Mas perdura la debilidad de la lesión inferida a la perfección original. Y esta 

debilidad la constituyen los estímulos, semejantes a gérmenes infecciosos que quedaron 

latentes en el hombre, prontos a entrar en acción para vencer a la criatura. Hasta en los 

santos más santos se encuentran estos. Y en el fondo no es otra cosa la santidad que la 

lucha y la victoria continuas que el alma y la razón del justo sostienen y consiguen contra 

y sobre los estímulos para permanecer fieles al Amor. 

Dios, que es infinitamente justo, no sería ahora inexorable contra ninguno de vosotros 

como lo fue con Adán, ya que tendría en cuenta vuestra debilidad. 

Con Adán lo fue por estar él dotado de todo lo que podía hacerle vencedor, y fácil 

vencedor, de la tentación. De ahí que fuera castigado con aquel castigo en el que se ve que si 



 136 

el hombre prevaricador no respetó las limitaciones puestas por Dios, Éste, en cambio, 

respetó las que, en relación con el hombre, se había impuesto a Sí mismo. 

Dios no violentó el libre albedrío del hombre, mientras que, por su parte, el hombre 

violentó los derechos de Dios. Ni antes ni después de la culpa violentó Dios la libertad de 

acción del hombre. Simplemente lo sometió a una prueba. Mas era justo que lo sometiera a 

ella a fin de confirmarlo en gracias, lo mismo que, con idéntico fin, sometiera a los ángeles 

a prueba, confirmando en gracia a cuantos, de entre ellos, la superaron. Y así, una vez 

sometido a prueba, le dejó en libertad de obrar con respecto a ella. 

Si Dios hubiera querido violentar la libre voluntad del hombre en escogerse su destino, 

no le habría propuesto o le habría sujetado de tal modo las potencias del querer que se vería 

imposibilitado de obrar mal. Así bien, de haberle querido premiar a pesar de todo, le habría 

perdonado todo por anticipado o, a fin de tener un motivo de otorgarle su perdón, le habría 

suscitado la contrición perfecta en el corazón o, cuando menos, una atrición por los bienes 

que había perdido, ayudándole con un rayo suyo de amor a volver su imperfecto dolor de 

atrición por la pérdida de los bienes presentes de aquel instante y de los futuros, en un 

perfecto dolor de contrición por la ofensa inferida a Dios y por la pérdida de su Gracia y 

Caridad. 

Mas todos estos supuestos hubieran resultado injustos en relación con los ángeles que 

fueron sometidos a prueba. No tuvieron sujetas las potencias del querer, no fueron 

perdonados por anticipado ni Dios suscitó en su ser movimiento alguno de contrición o 

atrición apto para suscitar el perdón divino. 

Cierto que los ángeles habían sido más favorecidos que los hombres al no pecar por los 

dones de gracia y de naturaleza (espíritus privados de cuerpo y, por tanto, de sentidos) y 

estar exentos, por ello de las presiones internas del sentido y de las externas (la Serpiente) 

y, sobre todo, por el conocimiento de Dios. Y, no obstante, pecaron sin atenuantes de 

ignorancia ni de estímulo del sentido, por pura malicia y querer sacrílego. Mas nada de 

cuanto antes se ha dicho se dio, ni de parte de Dios ni de parte del hombre. 

Dios respetó la voluntad humana. El hombre perseveró en su estado de rebeldía para con 

su Benefactor divino. Salió del Edén lleno de soberbia tras haber mentido –porque nunca 

en él hubiese dado el maridaje con la Mentira– y haber aducido pobres excusas de su 

pecado, mientras que el haberse hecho ceñidores de hojas atestiguaba que se avergonzaban, 



 137 

no de que estaban desnudos y no querían aparecer así ante Aquel que les había creador 

vestidos únicamente de gracias y de inocencia, sino que tenían miedo de comparecer ante 

Dios por ser culpables. 

Miedo, sí. Arrepentimiento, no. Por lo que Dios, después de haberlos echado del Edén, 

“puso dos querubines en los umbrales del mismo9 para que los dos prevaricadores no 

volviesen a entrar en él fraudulentamente y se apoderaran de los frutos del árbol de la vida 

anulando con ello una parte del justo castigo defraudando una vez más a Dios de su 

derecho de dar y quitar la vida tras haberla conservado sana, gozosa y longeva con los 

frutos saludables del árbol de la vida. 

Castigo justo, por tanto. Privación de cuanto el hombre, espontáneamente, despreciara: 

la Gracia, la integridad, la inmortalidad, la inmunidad y la ciencia. Y, en consecuencia, la 

pérdida de la paternal caridad de Dios y de su poderoso auxilio; y, de ahí, la debilidad del 

alma herida, la fiebre avivada de la carne y el delirio y exceso de la razón; de ahí el miedo de 

Dios, la pérdida del Edén en el que sin fatiga ni dolor discurría la vida; de ahí el cansancio, 

la muerte, la sujeción de la mujer al hombre, la enemistad entre los hombres y entre los 

hijos de un mismo seno, el abuso, todos los males que torturan a la humanidad, el miedo a 

la muerte y al juicio, el tormento de haber provocado el dolor y haberlo transmitido a una 

con la vida a aquellos que más se aman. 

Consecuencias. 

Aparte de la condena inmediata y personal y sus próximas consecuencias personales, el 

pecado de Adán, con su inherente condena, tuvo efectos que han de durar hasta el fin de los 

tiempos pesando sobre la Humanidad. Adán, como iniciador de la familia humana, 

transmitió la enfermedad por él contraída a sus descendientes. 

Otro tanto ocurre cuando un hombre tarado procrea hijos. Con más o menos virulencia, 

los gérmenes de la enfermedad pasan a la prole y de esta a las siguientes de unas a otras. Y 

si bien es posible con medicamentos adecuados reducir a forma más benigna lo maligno de 

la enfermedad hereditaria portadora, incluso, de la muerte; pero nunca aquellos hijos ni los 

hijos de sus hijos serán sanos como los procedentes de una sangre incontaminada. 

 
9 Génesis 3, 24 



 138 

“Por obra de un solo hombre entró el pecado en el mundo” está escrito;10 y es verdad. 

Este dolor, antes que Pablo, lo expresaron: la Sabiduría, el Verbo docente, el Salmista11 y, 

en fin de cuentas, Dios, ya que siempre es Dios el que habla por boca de sus inspirados. 

Este dolor inunda el mundo, se transmite de generación en generación y no acabará sino 

con el mundo. Ha llenado con sus el lugar donde Adán, fatigosamente y regándola con su 

sudor, extraía el pan. Se derramó por la Tierra y los confines, los desfiladeros, las selvas y 

los animales lo sintieron horrorizados transmitiéndoselo unos a otros. Y, cual luz cegadora, 

hizo ver a Adán y a Eva la inmensidad de su pecado, cometido, no sólo contra Dios sino 

también contra su propia carne y su propia sangre. 

Hasta aquel momento el veredicto de Dios no había aún quebrantado la rebeldía del 

hombre, el cual, con la facilidad de adaptación del animal –pues el hombre privado de la 

Gracia no es sino el más perfecto de los animales– se había adaptado prontamente a su 

nuevo destino, no tan suave y gozoso como el primero, mas tampoco desprovisto de 

satisfacciones personales que venían a compensar los dolores humanos. 

La pasión del sentido se saciaba con la carne compañera a la que se unía, no santamente 

como Dios quería y del modo que el hombre inocente y lleno de ciencia había entendido en 

el Edén que debía formarse una sola carne; la alegría de crear por sí solos –¡Oh altanería 

pertinaz!– nuevas criaturas ilusionándose con ellos de ser semejantes a Dios Creador; el 

dominio sobre los animales, la satisfacción de las cosechas y de bastarse a sí mismos sin 

tener que agradecérselo a nadie, eran gozos sensuales; pero, gozos al fin. 

¡Oh, en qué cantidad y con qué obstinación perduraron en los dos protervos el humo del 

orgullo y la neblina de las concupiscencias desenfrenadas! 

La maternidad se alcanzaba con dolor, mas el gozo de los hijos compensaba aquel dolor. 

El alimento se conseguía con fatiga, mas el vientre se llenaba igualmente y la gula 

quedaba satisfecha pues la Tierra se hallaba colmada de cosas buenas. 

La enfermedad y la muerte se hallaban lejos, gozando sus cuerpos, que fueron creados 

perfectos, de una salud y virilidad que hacían pensar a los protervos en una vida longeva, 

cuando no eterna. 

 
10 Romanos 5, 12; y véase la nota 14 de la lección del día 14-2-48 



 139 

Y la soberbia que fermentaba en ellos les suscitaba este pensamiento mofador: “¿Dónde 

está el castigo de Dios? Sin Él somos también felices”. 

Pero un día el verde de los campos sobre el que se abrían las flores multicolores creadas 

por Dios, se enrojeció con la primera sangre humana vertida sobre la Tierra, y ululó la 

madre volcada sobre el cuerpo del dulce Abel extinto,12 y el padre comprendió cómo no 

había sido vana aquella amenaza que pronosticaba: “Retornarás a la tierra de la que fuiste 

sacado, porque polvo eres y polvo volverás a ser”.13 Adán murió dos veces: por sí y por su 

hijo, pues un padre muere la muerte de sus hijos viéndolos extintos, y Eva alumbró con 

desgarro dando a la Tierra el cuerpo exánime de su hijo querido y comprendió lo que es 

dar a luz en pecado. 

Mas igualmente, al tiempo en que aún fulguraba –y era asimismo señalada misericordia. 

El castigo de Dios, murió el orgullo y vino a nacer el arrepentimiento, la nueva vida con la 

que los dos Culpables iniciaron la subida por el sendero de la Justicia y merecieron, tras 

larga expiación y espera, el perdón divino por los méritos de Cristo. 

Y de María. ¡Oh!, dejadme que celebre aquí esta verdad de la Inmaculada que fue y que es 

mía, la cual, por nuestro amor conjunto, dio al mundo el Verbo hecho Carne: el 

Emmanuel– 

Por la infidelidad de la mujer conoció el género humano el pecado, el dolor y la muerte. Y 

por la fidelidad de la Mujer obtuvo el género humano su regeneración a la Gracia y, en 

consecuencia, el perdón, la alegría pura y la Vida. 

Por la concupiscencia, la muerte, todas las muertes. Y por la pureza de una triple 

virginidad –de cuerpo, de mente y de espíritu– la Vida, la verdadera Vida, la de la carne 

resucitada de los justos para vivir eternamente, la de la mente abierta a la Verdad y la del 

espíritu renacido a la Gracia. 

Por el maridaje con Satanás, el odio fratricida y deicida. Por el connubio con Dios, el 

amor fraterno y el espíritu que abarcan a la Divinidad y a la Humanidad derramándose, 

sobre ambas, operando a la vez por ellas el Amor Encarnado y el Amor virginal, 

 
11 En cuanto a la Sabiduría: Sabiduría 2, 24; en cuanto al Verbo docente; Hebreos 1, 1-31; en cuanto al Salmista: Salmo 

6, 38 (Vulgata:37); 51 (Vulgar: 50); 88 (Vulgata: 87) 
12 Génesis 4, 1-16 
13 Génesis 3, 19 



 140 

ofreciéndose voluntariamente, totalmente, hasta consumarse para consolar a Dios y salvar 

al hombre. 

La muerte de Abel quebrantó el orgullo de Adán e hizo experimentar a Eva lo más atroz 

del alumbramiento destinado a las Tinieblas. La muerte de Cristo quebrantó el Pecado e 

hizo ver a la Humanidad lo mucho que cuesta el alumbramiento a la Gracia. El ulular de 

Eva tiene su correspondencia en el clamor de María a la muerte de su Hijo Santísimo. 

Les digo a quienes creen en María ajena al dolor por estar llena de Gracia, que, en modo 

alguno, sufrió Eva, en su desolación merecida, lo que sufrió María inocente. Porque si el 

ulular de Eva indicaba el nacimiento del Arrepentimiento, el clamor de María fue la señal 

del nacimiento de una nueva era. Y si en aquella hora, marcada con la primera sangre 

humana derramada por criminal violencia, por la que fue la Tierra maldecida por segunda 

vez, se inició la subida hacia la Justicia, en la hora de nona, marcada con la última gota de 

la Sangre divina, bajó de los Cielos la Redención, saliendo, cual río de salud, de dos 

Corazones inocentes y lacerados; el del Hijo y el de la Madre. 

Verdaderamente, no sólo por los méritos de Jesús, sino también por los de María estáis 

vosotros en posesión de la Vida; y Ella, Madre de la Vida, Madre Virgen, pura, inocente que 

no conoció los dolores del parto –según la ley de la carne decaída– al dar a luz a Jesús, 

conoció, en cambio, y bien conocidos los del más doloroso parto, al daros a luz a vosotros, 

Humanidad pecadora a la nueva vida de la Gracia. 

Por un solo hombre conoció el hombre la muerte. Por un solo Hombre conoció el hombre 

la Vida.14 Por Adán heredó la Humanidad la Culpa y sus consecuencias. Por Jesús, Hijo de 

Dios y de María, la Humanidad Heredó de nuevo la Gracia y sus consecuencias. 

Y esa Gracia, por más que no anule todas las consecuencias terrenas de la culpa original, 

–como son el dolor, la muerte y los estímulos que os quedaron para daros pena, temor y 

combate– os ayuda fuertemente a soportar el dolor presente con la esperanza del Cielo, os 

ayuda a afrontar el miedo de morir con el conocimiento de la Misericordia divina, os ayuda 

a hacer frente a los estímulos o fomes y domarlos con los auxilios sobrenaturales 

proporcionados por los méritos de Cristo y los Sacramentos por Él instituidos. 

 
14 Véase la nota 14 de la lección del día: 14-2-48 



 141 

He dicho: “Por más que no anule la Gracia todas las consecuencias de la Culpa…” Es este 

un punto contra el que se rebelan muchos diciendo: “¿Es esto justo? ¿No podía el Redentor 

devolver toda la perfección?”. 

Es justo. Todo en Dios es justo. 

El hombre no resultó herido en choque alguno con Dios, a resultas del cual debiera Dios 

sentirse obligado a reparar los daños causados voluntariamente o involuntariamente. El 

hombre se hirió a sí mismo voluntaria y concientemente. De ahí que, cuando un hombre se 

infiere de este modo heridas verdaderamente graves queda para toda la vida mutilado, 

tarado o marcado con hondas cicatrices, no habiendo médico que pueda anular con su 

intervención la totalidad del daño y, menos, reponer las partes perdidas. 

Adán se mutiló a la Gracia, la vida sobrenatural, la inocencia, la integridad, la inmunidad, 

la inmortalidad y la ciencia. Y, como miembro fundador de la familia humana, transmitió 

su penosa herencia a todos sus descendientes. 

Mas la Humanidad, con más fortuna que el hombre singular, obtuvo su curación por 

medio de Jesús–Salvador–Redentor. Más aún: su “recreación” en la Gracia que es vida del 

alma. Y mediante los sacramentos por Él instituidos, mediante las virtudes que los mismos 

infunden y mis dones, obtuvo también los medios para ir creciendo cada vez más en la 

perfección para alcanzar la cumbre con la “supercreación” que es la santidad. 

Con todo, ni aun el Sacrificio del Hombre–Dios, capaz y suficiente para restituiros los 

dones perdidos y para volver a elevaros al orden sobrenatural –es decir, a la capacidad de 

amar, conocer y servir a Dios en esta vida para poseerlo con gozo eterno en la otra–, borró 

las cicatrices de las graves heridas que el hombre se infirió voluntariamente y, en especial, 

las de la triple concupiscencia, pronta siempre a reproducir la llaga de no estar el espíritu 

vigilante para tener a raya las malas pasiones. 

He dicho también: “El conocimiento de la Misericordia divina”. Sí. Aparte la herencia de 

la Culpa, tal como os la obtuvo el Redentor; Éste os obtuvo también el conocimiento de la 

infinita caridad, sabiduría y poder divinos. 

El hombre, hijo de Dios, regenerado por medio de Jesús, conoce lo que Adán no conocía. 

Conoce el grado de inmensidad al que llega el amor del Padre que entrega a su Unigénito 



 142 

para cancelar con su Sangre el decreto condenatorio de la Humanidad decaída en su 

Cabeza primera. 

Adán por su ciencia infusa y, más aún, por la Gracia que, elevándole al orden 

sobrenatural, le había capacitado para conocer a Dios, tenía un gran conocimiento de lo 

mucho que Dios le amaba, pues todo lo que rodeaba y estaba dentro de Adán le hablaba del 

amor divino. Y Adán, por su elección al orden sobrenatural, sabía amar en gran medida. 

Sabía amar con aquélla justa medida que Dios había juzgado suficiente durante la vida para 

preparar al hombre a la visión y goce de Dios después del tránsito de la Tierra al Cielo. Mas 

nunca, ni aun en los transportes del más subido amor, pudo Adán inocente alcanzar a subir 

con su deseo de conocer y amar, hasta el centro de la Verdad, nunca pudo abismarse en este 

horno ardiente del Amor, que a la vez es Verdad, nunca pudo poseer el conocimiento total 

de aquélla verdad que tiene por nombre Amor infinito. 

El hombre que vive sobre la Tierra no puede ver a Dios tal cual es, como tampoco lo pudo 

el Hombre–Adán recién creado y rico en dones. En todo resonaba la voz de Dios. Todo le 

hablaba de Dios. Todo le atraía a Dios. Era el hombre, el grandemente amado y cubierto de 

dones que le ayudasen a amar. Mas entre el hombre y Dios medía siempre un abismo. Son 

dos abismos que se contemplan y de los que el Mayor atrae al menor, destella ante su 

espíritu, le inviste con sus fuegos y le enriquece con sus luces que lanzan sus dardos sobre 

el espíritu del hombre como en una continua infusión de sabiduría. 

El Amor Divino se presenta al hombre en el ademán de invitación de dos brazos y un 

seno que se abren y se ofrecen al abrazo que beatifica, y el amor humano presta alas al 

hombre para que pueda olvidar la Tierra y lanzarse hacia el Cielo, hacia Dios que le llama. 

Mas una ley de justicia tiene establecido que el encuentro total, la fusión, se realice 

únicamente después de la prueba que confirma en la gracia. 

Por esto, cuanto más sube el hombre en su tentativa y deseo de unirse a Dios, más Éste 

huye y se retira a su abismo sin término. Y esto no lo hace por crueldad sino por tener 

activas las fuerzas y la voluntad del hombre para alcanzarlo y aumentar así la capacidad 

humana de recibir con fruto y hacerse colmar de la Gracias, esto es, hasta del mismo Dios. 

Porque, verdaderamente, el hombre es tanto más apto para recibir y poseer a Dios y su 

Gracia santísima, cuanto más activa, incansable e intensamente se mueve hacia Dios. 



 143 

He hablado refiriéndome al tiempo presente porque tal es la condición actual del hombre 

en relación con la Divinidad inmensa, incomprensible a toda inteligencia creada. Ni aún los 

más grandes contemplativos –y pongo entre éstos los nombres de Juan y de Pablo para 

indicaros dos redimidos ya por Cristo a los que se abrió el Cielo hasta el tercer y séptimo 

grado,15 y también a Moisés, Ezequiel y Daniel que vieron respectivamente: “la espalda de 

Dios”,16 la “luz dejada por la Luz Infinita”, el Ser con aspecto de hombre” por más que era 

“fuego de ámbar” y “voz que se dejaba oír desde más arriba del firmamento”,17 “el anciano 

de días cuyo rostro aparecía velado por el río de fuego que discurría con rapidez por delante 

de su faz”18 dejando visibles únicamente sus cabellos y vestidos– pudieron conocer al 

incognoscible mientras estuvieron entre los mortales los dos primeros, y en el Cielo, tras la 

Redención. Los restantes. 

Mas tal era, particularmente, la condición de Adán, elevado al orden sobrenatural y, por 

ello, dotado, lo mismo que vosotros, una vez restituidos a la Gracia y fieles a Ella, de una 

inteligencia espiritual capaz de acercarse mucho a la Verdad, pero no de conocer el Misterio 

de Dios. 

Sólo por Jesús pudo el hombre penetrar más adelante –¡Oh, mucho más adelante!– 

atravesar distancias, alzar velos, arrimarse al calor del hogar Uno y Trino y conocer la 

inmensidad del Amor con una profundidad desconocida para Adán. 

Desconocida por medida de prudencia. Porque Adán, en el supuesto de que Dios le 

hubiera presentado al Cristo futuro exigiéndole adorar al Verbo, Encarnado por amor y por 

obra del Amor, y se hubiera negado a adorar al verdadero Compendio del Amor Trino 

haciéndose con ello culpable del mismo pecado de Lucifer, habría venido a ser Satanás por 

haber rehusado adorar al Amor hecho carne pretendiendo soberbiamente ser capaz por sí 

mismo de redimir al hombre siendo semejante a Dios en esencia, potencia, sabiduría, 

belleza, aparte serle asimismo semejante por participación de naturaleza, ofendiendo de 

este modo particularmente al Espíritu Santo, Dador de las luces, sabiduría y verdades 

contenidas en Dios. Y los pecados contra el Espíritu Santo, de los que Lucifer y sus 

 
15 Por lo que se refiere a Juan: Apocalipsis 12, 1; por lo que se refiere a Pablo: 2° Corintios 12, 2 
16 Éxodo 33, 18-23 
17 Ezequiel 1, 25-28 
18 Daniel 7, 9-10 



 144 

compañeros de rebelión se hicieron culpables al igual de muchos hombres, no son 

perdonados.19 

Dios quería perdonar al hombre y así le propuso la prueba de la obediencia; mas le evitó 

la de adorar al Verbo hecho Hombre a fin de que Adán no pecara de modo imperdonable 

codiciando el poder de Cristo, presumiendo poder salvarse y salvar sin necesidad de Cristo, 

negando como imposible la verdad que se le daba a conocer de que el Increado pudiera 

hacerse “creado” naciendo de mujer y que el Espíritu Purísimo, que es Dios, pudiera 

hacerse hombre asumiendo carne humana. 

Vosotros, no. Vosotros, redimidos por Cristo; vosotros, llegados después de la vendida de 

Cristo y, sobre todo, después del sacrificio e Cristo, tenéis conocimiento de todo el amor de 

Dios. Cristo, Él mismo, con su palabra, con su ejemplo y con sus actos os reveló este amor 

infinito. 

Mirando a Cristo niño gimiendo en una gruta no tenéis miedo de Él, antes aquella 

debilidad humana atrae la vuestra espiritual que no se siente abatida ni temerosa ante el 

Niño Dios, ese Dios que se anonadó, Él, el Inmenso, con miembros diminutos, Él, el 

Poderoso, con miembros necesitados de todo auxilio en tanto ellos no fuesen capaces de 

proveer a las necesidades del organismo. 

Al mirar a Cristo niño no le teméis. Su Sabiduría es dulce. Con pocas palabras os indica el 

camino seguro para llegar a la casa del Padre: “Ocuparse de lo que Dios quiere, de lo que 

Dios tiene dispuesto”.20 Toda la Ley se haya contenida en esta respuesta breve y sapiente. 

Él os dice, al hablar a aquellos que representan a la humanidad elegida y querida por el 

Señor: “¿No sabéis que ha de hacerse esto, esto sólo, esto por encima de cualquier otra 

ocupación, tener este amor por encima de cualquier otro amor para tener un puesto en el 

Cielo?”. 

Y este Cristo docente total se descubre en estas breves palabras que dice a Marta: “Te 

ocupas de excesivas cosas; una sola es necesaria”.21 El Cristo que dice al discípulo 

demasiado apegado aún a las cosas del mundo: “Deja que los muertes entierren a sus 

 
19 Mateo 12, 30-32; Marcos 3, 28-30; Lucas 12, 8-12; Hebreos 6, 1-8; 10, 26-31; 1° Juan 5, 14-17 
20 Lucas 2, 41-52 
21 Lucas 10, 38-42 



 145 

muertos”,22 y también: “Quien, después de haber puesto la mano en el arado, vuelve la vista 

atrás, no es apta para el Reino de Dios”.23 

Ese Cristo que, aun amando con perfección a su Madre, no la antepone a su misión, antes 

dice claramente que es su consanguíneo el que hace la Voluntad de Dio”,24 y Él es el 

primero en hacerla, ya que el amor a Dios es siempre, en el ámbito de los deberes, el más 

grande respecto a cualquier otro amor, incluido, incluso, el debido a su Madre Santísima. 

Ese Cristo que reprochaba a Pedro llamándole “Satanás” porque le tentaba a no hacer la 

Voluntad del Padre.25 El Cristo del Sermón de la Montaña.26 El Cristo que proclama la 

última bienaventuranza: “Bienaventurados los que ponen en práctica la palabra de Dios”,27 

es decir, una vez más, la Ley. 

Este Cristo que le enseña a Nicodemus cómo un hombre ya viejo, heredero del Adán 

decaído, pueda conseguir la regeneración y ver el Reino de Dios “renaciendo por el agua”, y 

esta agua de vida os la da Él, Cristo, y “por el Espíritu Santo”,28 o sea, por el amor, y amor 

es hacer la Voluntad de Dios en la obediencia a su Ley por cada uno de vosotros en todos y 

cada uno de sus preceptos. 

Este Cristo que enseña la religión que es juzgada verdadera y merecedora de premio por 

parte de la Justicia Divina: “No busco mi querer sino el de Aquel que me envió”.29 

Este Cristo que os da a ese Dios al que se le puede amar sensiblemente: “Hasta ahora 

nunca habéis escuchado vosotros la voz de Dios ni visto su rostro. Mas, heme aquí. Yo soy 

Aquel sobre el que Dios imprimió su sello. Quien me escucha a Mí escucha al Padre, porque 

nada mío he hablado Yo sino que he dicho cuanto el Padre me encargó decir”.30 Y os 

descubre el amor del Padre que de la culpa de Adán saca el medio de estimularos a un amor 

más grande, a un más exacto conocimiento y a una estrecha unión: “Es la Voluntad de mi 

Padre que me conozcáis por lo que soy: Dios”.31 

 
22 Mateo 8, 21-22; Lucas 9, 59-60 
23 Lucas 9, 61-62 
24 Mateo 12, 46-50; Marcos 3, 311-35; Lucas 8, 19-21 
25 Mateo 16, 21-23; Marcos 8, 31-33 
26 Mateo 5, 7; Lucas 6, 20-49 
27 Lucas 3, 1-8 
28 Juan 3, 1-8 
29 Juan 5, 30; 6, 38-40 
30 Juan 14, 9-10 
31 Juan 8, 9 



 146 

Este Cristo que proclama: “Nada hago Yo por mi cuenta sino que digo y hago lo que 

quiere mi Padre. Siempre hago lo que a Él le place”.32 

Este Cristo, Pastor bueno, que confiesa la más verdadera razón del grande amor del 

Padre hacia Él: “Por eso me ama el Padre: porque doy mi vida voluntariamente, porque 

este es el deseo de mi Padre: que vosotros seáis salvos”.33 

Este Cristo que, en los umbrales de su Pasión, dice: “Mi Padre me ha mandado y me ha 

prescrito lo que debo decir y hacer. Y sé que su mandato es vida eterna”.34 

Este Cristo que, por Sí mismo, absuelve a Pilatos diciéndole: “No tendrías sobre Mí poder 

alguno si no se te hubiera dado de lo alto, Aquel que me ha entregado en tus manos es más 

culpable que tú de mi muertee”.35 Y Aquel que le entrega en las manos de la autoridad, en 

una divina locura de amor por el hombre, es su Padre, el Dios infinito ante el cual 

pronuncia el Hijo su oración perfecta: “Que no se haga mi Voluntad sino la tuya.36 Hágase 

tu Voluntad así en la Tierra como en el Cielo”.37 Y es dios Padre el que permite a las 

autoridades humanas ser tales mientras Él lo quiere sin que se valga de la fuerza de las 

armas ni de otra fuerza alguna para mantenerlas en su puesto de mando. 

¡Oh! Ese Cristo obediente, desde su nacimiento a su muerte; ese Cristo que dice “Sí” con 

su primer vagido y dice “Sí” con su postrer palabra en el Gólgota, el Verbo del “Sí” eterno a 

su Padre; ese Cristo que jamás causa temor, que no atemoriza con su ley porque os muestra 

con el ejemplo cómo es posible su cumplimiento por parte del hombre porque Él –

Hombre– la vivió primero antes de enseñárnosla; ese Dios–Hombre que se entrega a la 

muerte, a sus enemigos, a los desprecios, a la fatiga, a la pobreza, a la carne –y he puesto la 

muerte en primer lugar y la carne en el último, no por error sino porque al Salvador le fue 

más dulce morir que no al Verbo–Dios limitarse en una carne– y a vosotros, hombres, os 

da el conocimiento de lo que es Dios–Amor. 

Y este Padre Divinísimo, que inmola a su Divinísimo, os da la medida del amor de Dios 

hacia vosotros. 

 
32 Juan 8, 29 
33 Juan 10, 17 
34 Juan 17, 3 
35 Juan 19, 11 
36 Lucas 22, 42 
37 Mateo 6, 10 



 147 

Está dicho: “No hay amor más grande que el de aquel que da la vida por sus amigos”.38 

Mas se ha de decir también que: “El amor de un Padre que sacrifica a su legítimo y único 

Hijo por salvar la vida de los hijos adoptivos que, como verdaderos hijos pródigos,39 se 

alejaron voluntariamente de la casa paterna y se hicieron desgraciados llenando de dolor al 

Padre, es un amor todavía mayor. 

Y con este amor es con el que os ha amado Dios. Sacrificó a su Unigénito por salvar a la 

Humanidad culpable, esa Humanidad que, si no le fue agradecida, obediente ni amorosa al 

comienzo de los tiempos cuando gozaba de lo mucho recibido gratuitamente de Dios, 

tampoco le es agradecida, obediente ni amorosa ahora cuando ya, desde hace veinte siglos, 

recibió de Dios, no el mucho sino el Todo, el Inmenso, al darse Dios a Sí mismo en su 

Segunda Persona. 

Después de haber meditado todo esto, es dulce concluir que si fue grande el castigo que, 

por otra parte, no fue injusto, mayor, infinitamente mayor que el castigo fue la Misericordia 

que no se contenta con restituiros, el precio de su Dolor, de su Sangre y de su Muerte de 

cruz, los dones que os defraudara Adán sino que se os da a Sí mismo en la Sagrada 

Eucaristía, os da las aguas de la Vida de la que es fuente que asciende al Cielo, os da su 

dulce Ley de amor, su ejemplo, su Humanidad para que a la vuestra le sea fácil amarlo, su 

Divinidad para que vuestras plegarias sean escuchadas por el Padre cual si fuesen la propia 

voz de su Hijo amadísimo que vive en vosotros, os da el Espíritu Santo con todos sus dones 

mediante los cuales las virtudes infundidas con el Bautismo son poderosamente ayudadas a 

desarrollarse y perfeccionarse, esos dones que ayudan grandemente al cristiano a vivir su 

vida cristiana, esto es, la vida divinizada de hijo de Dios y que, sin anular los estímulos, os 

dan la fuerza para reprimirlos, cambiándolos de “mal” que son en “bien”, es decir, en 

heroísmo, en medio de victoria y en corona y vestidura de gloria. 

Igual que para Pablo, la vida de cada uno de vosotros es una lucha interior que sostiene la 

carne con el espíritu, la aspiración al Bien con las acciones no siempre del todo buenas, 

lucha en la que Dios os conforta y ayuda. Por eso, nadie se escandalice si un prójimo suyo 

confiesa de palabra y con actos ser como Pablo “carnal y sometido”. Y ninguno se desanime 

si comprende serlo, antes sea el ejemplo de Pablo el que le guíe y le sostenga”. 

 
38 Juan 15, 13 
39 Lucas 15, 11-32 



 148 

* * * * * 

 

 

29–5 / 3–6–48 

A los Romanos C 7° v. 14–25 

Dice el Dulce Huésped: 

“La Ley es espiritual. Y lo es también cuando prohíbe cosas materiales. 

Verdaderamente, en el Decálogo1 los mandamientos puramente espirituales son los tres 

primeros. Los otros siete y, en particular, los seis últimos son prohibiciones de pecados 

contra el prójimo, contra la vida, sus propiedades, sus derechos y su honor. Se podría, por 

tanto, decir que es justo llamar “espiritual a la Ley porque ella procede de Dios; mas no es 

del todo justo llamarla así en cuanto en sus dos buenas terceras partes ordena no cometer 

actos materiales que Dios prohíbe realizar. 

Mas por encima de los diez Mandamientos de la Ley perfecta está la perfección de la Ley 

con dos mandamientos dados por el Verbo docente; “Amarás al Señor tu Dios con todo tu 

corazón, con toda tu alma y con toda tu mente. Este es el máximo y primer mandamiento. 

El segundo es semejante a éste: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. De estos dos 

mandamientos depende toda la Ley y los profetas”.2 

A la luz de la Luz, que es el Verbo, se ilumina la espiritualidad que late en toda la Ley 

porque es dada para hacer vivir en el amor, porque toda la Ley descansa y vive por el amor 

y porque el amor es algo espiritual, sea cualquiera el Ente o la criatura a los que se dirija. 

Triple amor a Dios: amor del corazón, del alma y de la mente, porque en el hombre se da 

esta pequeña trinidad: la materia (el corazón), el alma (el espíritu) y la mente (la razón); y 

es justo que las tres cosas creadas por Dios para hacer con ellas una única criatura –el 

hombre– tributen a Dios por igual su reconocimiento por el ser que recibieron de Él. 

Triple amor, por tanto: amor del corazón, amor del alma y amor de la mente; porque 

Adán pecó con el corazón (concupiscencia de la carne), con el alma (concupiscencia del 

 
1 Éxodo 20, 1-7; Deuteronomio 5, 1-22 
2 Mateo 22, 37-40 



 149 

espíritu) y con su mente (concupiscencia de la razón), saliendo del orden para abusar de los 

dones recibidos de Dios y ofendiendo a Dios con los mismos dones recibidos de Él para que 

el hombre pudiese asemejársele y le sirvieran como causa de gloria. 

Así con las mismas cosas que sirvieron para el pecado, se repara éste, se cancela la ofensa 

y se restablece el orden violado. 

Y para esto el Verbo se hizo Carne, como también para devolveros “la gracia y la verdad” 

y esto con una medida plena, rebosante e inagotable. 

Con cuanto pecó el primer hombre, el Hombre–Dios repara, y os enseña más con el 

ejemplo que con la doctrina, la cual, como es obvio, resulta perfecta por más que la tengáis 

por imposible de practicar. Él es Maestro, no sólo de palabras sino de hechos, y cuanto Él 

hizo podéis hacerlo vosotros. 

La herencia de Adán perdura en cada uno de los hombres. En cada carne se halla como 

escondido un Adán que puede ser débil en la prueba al igual que lo fue el primer Adán en 

los orígenes del tiempo. Mas Cristo vino para reparar vuestras caídas, resarcir vuestras 

lacras y restituiros a la Gracia vital cuando vuestra debilidad en las pruebas diarias os hace 

morir a aquella vida sobrenatural que os había dado en el Bautismo. Mas Cristo vino para 

ser vuestro Maestro y Modelo y para que vosotros seáis sus discípulos y hermanos, no tanto 

de nombre y en la carne, cuanto en espíritu y en verdad, imitándole en su perfección y en su 

triple amor a Dios. 

Por este triple amor fue fiel Jesús a la justicia de la carne por más que fuese probado y se 

encontrase con libertad en su libre albedrío como otro hombre cualquiera. 

Por este triple amor fue Jesús perfecto en la justicia del alma, esto es, en la obediencia al 

antiguo precepto divino: “Amarás al Señor tu Dios”,3 no sintiéndose exento de tal deber por 

ser Dios al igual que su Eterno Generante; Hombre–Dios, verdadero Hombre y verdadero 

Dios, no por infusión temporal del Espíritu de Dios en una carne predestinada para ello, o 

por unión moral de un justo con su Dios, sino por unión hipostática de las dos Naturalezas 

sin mutación de la naturaleza divina por más que se unió con la humana y sin alteración de 

la naturaleza humana –compuesta de carne, mente y espíritu– aunque estuviese unida a la 

divina. 

 
3 Deuteronomio 6,5 



 150 

Por este triple amor, en fin, fue sublime Jesús en la justicia de la mente, sometiendo su 

entendimiento perfectísimo, no sólo a la Ley divina, como debe hacerlo todo hombre que la 

conozca, sino también a los designios que Dios Padre tenía para Él y sobre Él, como 

Hombre, aceptando cuanto le propuso y cumpliendo en todo su Voluntad hasta el extremo 

de la muerte de cruz. 

Al “hacerse siervo”4 por toda la Humanidad decaída, Jesús cumplió en Sí mismo cuanto 

señaló a los hombres para llegar al amor perfecto; mas no impuso a estos el sacrificio total 

como término del amor para poseer el Cielo, y así, en el segundo precepto del amor, os dice 

únicamente esto: “Amad a vuestro prójimo como os amáis a vosotros mismos”. Él fue más 

adelante. No se limitó a amar a su prójimo como se amaba a Sí mismo sino que le amó 

muchísimo más que a Sí mismo, porque, para hacer “bien” a este su prójimo, sacrificó su 

vida y la consumó en el dolor y en la muerte. Mas a vosotros no os propone tanto. Bástale 

con que la gran mayoría de los miembros de su Cuerpo Místico lleven la pequeña cruz de 

cada día y amen al prójimo como se aman a sí mismos. 

Tan solo a sus elegidos, a sus predestinados, les indica su Cruz y su suerte y así les dice: 

“Amaos como Yo os he amado”, e insiste: “Ninguno tiene un amor más grande que el de 

aquel que da la vida por sus amigos”, y termina: “Sois mis amigos si hacéis lo que Yo os 

mando”.5 

Nunca la predestinación se haya desligada del heroísmo. Los santos son héroes, de esta o 

de otra forma, pero su vida es heroica de la manera que Dios se la propone. Ellos saben lo 

que hacen y a qué les lleva a hacer lo que hacen, pero no se asustan por ello. Saben también 

que lo que hacen sirve para continuar la Pasión de Cristo, acrecentar los tesoros de la 

Comunión de los Santos, salvar al mundo de los castigos de Dios y arrebatar al Infierno 

tantos tibios y pecadores que, sin su inmolación, no se salvarían de la condenación. Porque 

también la tibieza, al enfriar gradualmente la caridad que cada hombre debe tener para 

poder vivir en Dios, conduce lentamente, como por consunción espiritual, a la muerte del 

ama. 

No sería justo que la predestinación estuviera desligada del valor heroico de la criatura. Y 

Dios no puede querer cosas injustas. Hablo aquí de la predestinación a la santidad, 

 
4 Filipenses 2, 7 
5 Juan 15, 9-17 



 151 

proclamada por la justicia de la vida y por hechos extraordinarios que salpican como 

estrellas la vida y la ruta del predestinado fiel hacia su destino a la gloria y tras su muerte 

continúan siendo proclamados como milagros. 

Porque una es la predestinación a la Gracia divina, común a todos los hombres y 

concedida, por tanto, gratuitamente por Dios en medida suficiente para salvarse, y otra la 

predestinación a la gloria que se da a quienes durante su vida terrena hicieron buen uso del 

don de la Gracia y permanecieron fieles a pesar de cuantas pruebas les tentaban al mal o de 

otros dones extraordinarios aceptados con emocionada alegría aunque no pretendidos ni 

destruidos por formarse con ellos una necia presunción de ser tan amados y estar tan 

seguros de poseer la gloria, que ya no tengan necesidad, en adelante, de luchar ni 

perseverar en el heroísmo para arribar a ella. 

El quietismo en el que degeneran a veces los primeros impulsos de un espíritu llamado a 

sendas extraordinarias, es aborrecido por Dios e igualmente aborrecidas son la soberbia y 

la gula espiritual: dos pecados tan fáciles de penetrar en los elegidos y beneficiados –y 

probados para confirmarlos en su misión o privarlos de ella como indignos– con dones 

extraordinarios, pecados de Lucifer, de Adán y de Judas de Keriot, los cuales, teniendo 

muchísimo, lo quisieron todo; se creyeron seguros de salvarse sin mérito alguno suyo y sólo 

por el amor de parte de Dios; confiaron únicamente en la Bondad infinita sin pensar que la 

perfecta Bondad divina, por más que sea infinita, jamás es necia e injusta; y, por creerse 

“dioses” al ser tan altamente escogidos, pecaron tan gravemente. 

Dios sabe con certeza quiénes serán los que ha de perseverar heroicamente hasta el final, 

mientras que el hombre no sabe si ha perseverar hasta el fin. 

Y también en esto resplandece la justicia, porque si Dios quisiera que, no obstante el libre 

albedrío del hombre que a menudo resulta contraproducente para la consecución de la 

gloria, –porque el hombre difícilmente usa con justicia de este don real de Dios que Éste le 

entrega para que, consciente de su fin último, elija libremente el cumplimiento de solas las 

acciones buenas para merecer con ellas la consecución de aquel fin bienaventurado– todos 

los hombres se salvasen forzándoles a no pecar, no guardaría entonces la debida 

consideración a la libertad del individuo creado por Él con todos aquellos dones que le 

capacitan para distinguir el bien del mal, para comprender la ley moral y para tender a su 

fin y conseguirlo. 



 152 

Y con ello vendría también a faltar para cada uno de los predestinados la causa de su 

gloria: la heroicidad de su vida por permanecer fieles al fin para el que fueron creados, y 

por usar, y usar santamente, de los dones gratuitos recibidos de Dios, de esos dones que 

son los frutos admirables del divino Amor que querría la salvación y el gozo eterno de cada 

uno de los hombres, pero a los que deja en libertad de elegir su futuro eterno de gloria o de 

condenación. 

Y es también motivo de justicia el que, por vuestra parte, ignoréis vuestra suerte última. 

Porque si conocieseis vuestro futuro eterno, os faltaría el móvil que impulsa a los justos a 

obrar para merecer la visión beatífica de Dios, que es gozo sin medida, y podríais caer en el 

quietismo o en la soberbia que, aunque transitoria, sería siempre suficiente para 

ocasionaros una más larga expiación y un menor grado de gloria, mientras que los injustos 

tendrían en eso el móvil que les impulsaría a ser verdaderos satanes, pues así llegarían a 

odiar y a maldecir a Dios y a perjudicar a su prójimo sin freno alguno, al saberse ya 

destinados al infierno. 

No. Conociendo la Ley y el fin al que la obediencia o la desobediencia a la misma lleva, si 

bien ignorando cuanto sólo la omnividencia de Dios sabe, de modo que no les falte a los 

justos el estímulo del puro amor que les ha de merecer la gloria y a los perversos, que 

prefieren el pecado y el delito a la justicia y al amor, la libertad de hacer lo que a ellos les 

place –y así, a la hora de la condena divina, no cometan el último pecado contra el Amor 

lanzándole esta acusación blasfema: “He obrado así porque Tú, desde siempre, me tenías 

destinado al infierno”– cada una de las criaturas racionales debe escoger libremente el 

camino que le plazca y elegir el fin que prefiera. 

La predestinación a la gloria no es un don gratuito que se conceda a todos los hombres, 

sino más que un don, una conquista llevada a acabo por los que perseveran en la justicia, 

una conquista que se consigue con el uso perfecto de los dones y auxilios de Dios y con la 

buena voluntad que jamás deja inactiva cosa alguna que le proponga o le entregue Dios, 

antes todo lo hace activo y lo dirige al fin santo de la visión intuitiva de Dios y a la posesión 

gozosa del mismo. 

Alguno objetará: “Pues entonces, ¿sólo aquellos que son santos en el trance de la muerte 

tienen la gloria? ¿Y los demás? ¿No es acaso el Purgatorio una prisión, aunque menos 



 153 

dolorosa siempre constringente, que separa a las almas de Dios? ¿No están acaso los 

espíritus purgantes predestinados también al Cielo? 

Lo están. Día llegará, y será éste el del Juicio final, en el que el Purgatorio habrá 

desaparecido y pasarán sus moradores al Reino de Dios. Y tampoco el Limbo existirá ya, 

por cuanto el Redentor lo es tal para todos los hombres que siguen a la justicia por honrar 

a Dios en el que creen y por tender a Él, del modo que le conocen, con todas sus fuerzas. 

Mas ¡qué largo destierro todavía, tras la vida terrena, para estos tales! Y ¡qué largo 

también para aquellos que, diciéndose católicos, limitan su amar y su obrar a ese mínimo 

indispensable que no les haga morir en desgracia de Dios! 

¡Que diferencia entre estos hombres salvados, más que por méritos propios, por los 

infinitos del Salvador, por la intercesión de María, por los tesoros de la Comunión de los 

Santos y las oraciones y sacrificios de los justos, y aquellos que quisieron la gloria, no por 

egoísmo, sino por amor a Dios! 

¡Qué diferencia entre los primeros que, a duras penas y con multitud de pausas de 

decaimiento, murmullos de descontento y hasta extravíos por las sendas del egoísmo, 

arrastran cual pesada cadena su limitadísimo amor, y los segundos que, amantes 

verdaderos de Dios o imitadores de Jesucristo. “Aman como Jesús amó” dando hasta la 

vida, abrazando siempre todas las cruces e, incluso, pidiéndolas, como el mayor de los 

dones, para salvar la vida del alma de su prójimo, almas–hostias que ante el conocimiento 

divino aparecen desde siempre como “amigos de Jesús” ya que harán cuanto Él les mande! 

Presente eterno: “sois mis amigos”. Dios lo conoce. Condición individualizada: “Si es que 

hacéis”. Porque la conquista de una amistad requiere obras capaces de conseguir esa 

amistad. Y la seguridad de que tales obras os consiguen la amistad de aquel a quien deseáis 

por amigo, os ayudan a realizarlas. Como sucede entre los hombres, así, y más 

perfectamente, sucede entre Dios y los hombres. 

Jesús, cuando su instrucción era ya más “hechos” que “palabras”, da la última lección a 

sus apóstoles para que alcancen la perfección exigida por Jesús para llamarlos “amigos”. Y 

ella es la perfección impuesta por Él a todos los predestinados a una gloria rápida, 

proclamada por la justicia heroica de su vida, por hechos extraordinarios durante la vida y 

por milagros después de su muerte: “Vosotros sois mis amigos si es que hacéis lo que Yo os 

mando”. Alienta al esfuerzo futuro premiado ya con el presente: “sois”. 



 154 

Jesús conocía a sus apóstoles, como conoce a cada uno de los hombres, y los consideraba, 

lo mismo que a vosotros, por lo que eran: criaturas débiles por la herencia de Adán, 

agobiadas por tantos elementos contrarios a la elevación a las esferas de la perfección. Y 

sabía, como sabe, qué elemento tan potente es el amor dado anticipadamente para 

estimular el trueque. El hombre es como un niño que aprende a hacerse adulto e 

independiente del concurso ajeno; os, valga la comparación, un incapaz que necesita ser 

asistido en todo para crecer, nutrirse, caminar, debiendo ser atendido por quien se halla ya 

formado por haber alcanzado la edad perfecta en el cuerpo, en el entendimiento y en el 

espíritu. 

Y Jesús se hace “madre” para hacer del hombre un “niño espiritual”, un adulto del linaje 

escogido, un sacerdote real, una hostia viviente que de continuo se ofrece a Dios como 

Cristo, con Cristo y por Cristo a fin de continuar el sacrificio perpetuo que se inició con 

Cristo y tendrá su término al final de los siglos. Y la leche con que se nutre es su Caridad; 

los abrazos con que os sostiene son su Caridad; y las palabras que os dirige para enseñaros 

la verdadera sabiduría son su Caridad. 

Dice el Evangelio de San Lucas: “Le son perdonados muchos pecados porque ha amado 

mucho”.6 Mas quién llevó a la pecadora a la redención del mucho amar a Aquel que es 

Santo sino el mucho amar del Redentor hacia ella? Tengo dicho: “En todo hombre hay un 

Adán”. Pero añado: “En toda criatura hay una María Magdalena”. Y lo que muchas veces 

salva al alma pecadora es el infinito amor de Dios hacia ella. 

Verdaderamente sois vosotros los redimidos por el amor antes todavía que por la Sangre 

y por la muerte del Hijo de Dios. La Sangre y la Muerte fueron accidente último de vuestra 

redención. En cambio el amor de Dios hacia vosotros es la posición eterna de Dios en 

relación con vosotros y este divino amor comenzó a salvaros desde su eterno Ser, porque, 

antes de que existiera el tiempo, estabais vosotros en el pensamiento de Dios: Todos 

vosotros, desde Adán hasta el último hombre, con vuestros heroísmos y extravíos, con 

vuestros tesoros y miserias y con vuestra gran necesidad de ser fortísimamente ayudados, 

divinamente ayudados, para poder alcanzar el fin para el que fuisteis creados. Y el Amor 

había ya establecido “desde el principio” en su Saber y Querer divinos cuanto era preciso 

para traeros de nuevo a la Vida, tanto como Humanidad como individuos. Abrazó todo 

 
6 Lucas 7, 47 



 155 

cuanto suponía sacrificio y dolor por amor vuestro y para amaros a vosotros, tan 

frecuentemente ingratos y más frecuentemente débiles, se inmoló desde siempre por 

vuestro amor. 

Sólo con que contempléis la voluntad heroica del Hijo de Dios, futuro Cristo, constituido 

tal desde siempre, desde antes de la Redención, desde antes de su Nacimiento, desde antes 

de su Encarnación, desde el principio del mundo y antes del principio del mundo 

retrocediendo en una inmensidad de tiempo que ya no es tiempo sino “eternidad”, podéis 

vosotros comprender cómo es por el amor que habéis sido salvados. Porque así como “en 

el principio el Verbo estaba junto a Dios”,7 otro tanto: “en el principio el amor estaba junto 

a Dios”, o más bien, era Dios, puesto que Dios otra cosa no es sino amor. Y así como está 

escrito que: “Todas las cosas fueron hechas por medio de Él”,8 otro tanto es justo escribir 

que: “todas las cosas fueron hecha por medio del Amor”. 

Toda la creación sensible y suprasensible es obra del amor. Todas las providencias, leyes 

físicas, morales y sobrenaturales son obras del amor. Los actos todos de Dios son obras de 

amor. Amor la creación particularizada del hombre, hijo adoptivo de Dios. Amor la 

Encarnación del Verbo; amor su Pasión para redimir al hombre; amor la Eucaristía; amor 

los dones del Paráclito que Éste, Teólogo de los teólogos, Dador de Sabiduría, 

Entendimiento, Consejo, Fortaleza, Ciencia, Piedad, Temor de Dios, da a cuantos 

dignamente le reciben a Él, Amor del Padre y del Hijo, Fecundador y Santificador de 

cuantos le saben retener en sí con una vida pura y santa; amor a la Iglesia, dispensadora de 

gracia y Maestra para sus fieles. 

El perfecto Amor Uno y Trino os colma de Sí mismo y de sus munificencias para haceros 

perfectos en la Tierra y dichosos en el Cielo; y Cristo os propone las dos perfeccione por las 

que habréis de llegar a la gloria eterna. Jesús, como Verbo, dirigiéndose a criaturas 

divinizadas por la Gracia, os propone la misma santidad de su Padre: “Sed perfectos como 

lo es vuestro Padre celestial”.9 Y como Maestro que se dirige a hombres semejantes a Él en 

el cuerpo y en el alma os propone su propia santidad: “Aprended de Mí. Os he dado 

 
7 Juan 1, 1 
8 Juan 1, 3 
9 Mateo 5, 48 



 156 

ejemplo a fin de que, como Yo he hecho, hagáis también vosotros. Seréis dichosos si llegáis 

a poner en práctica mi ejemplo. Sois mis amigos si hacéis lo que os mando”.10 

Entre las paralelas de estas dos santidades propuestas, camino para vosotros de vida 

eterna, se halla Cristo que abarca en Sí mismo, como Verbo Hijo de Dios, y, como Jesús, 

Hijo de María Inmaculada, la justicia perfecta del Hombre inocente, lleno de Gracia y de 

Verdad. Y, puesto que “vosotros sois dioses e hijos del Altísimo”, 11 vosotros, hombres 

redimidos por Cristo, podéis y debéis, como hijos de Dios e hijos del hombre, copiar a 

vuestro Hermano Jesús, haceros otros Cristos, hijos verdaderos de Dios y herederos del 

Cielo, cosa que no es imposible porque Él, Jesús, ha demostrado cómo es posible serlo. 

Si el Verbo se hubiera manifestado únicamente como Palabra divina, como Maestro 

increado y espiritual, del modo que se manifestó a los Patriarcas y Profetas antes de la 

venida de Cristo, el hombre, despavorido o rebelde, habría podido lamentarse o increpar, 

conforme a su estado de ánimo “¿Cómo voy a poder yo, carnal como soy, yo, perpetuo 

Adán, tentado por el pecado y débil por naturaleza, hacer lo que Tú enseñas, Tú, que eres 

Espíritu purísimo al que Satanás no tienta ni le afectan las imperfecciones de la 

naturaleza?”. O también: “¿Por qué permitiste que desde el seno mismo de mi madre 

estuviese yo contaminado? ¿Por qué permitiste que el padre de la Humanidad lo estuviese 

si es que me querías santo? Correspondo a tu burla con mi maldición”. 

Mas el Verbo se hizo Carne, tomó naturaleza humana, semejante en todo a sus hermanos 

en Abraham, no diferente, por el tiempo en que vivió Jesús de Nazaret, de Adán, lleno de 

gracias y de inocencia desde su primer día en el Edén, y cómo él tentado12 para ser 

probado y así poder comprender y ayudar, incluso por su experiencia directa de Hombre y 

con su ejemplo, a quienes se hayan en la prueba. 

El hombre no puede desanimarse diciendo: “Yo, carnal, no puedo ser perfecto como el 

Padre de los Cielos ni hacer lo que el Verbo enseña”. Y tampoco puede llamar “burla” a la 

enseñanza que el Verbo da a quien por su naturaleza humana, debilitada y corrompida por 

el Pecado original, a duras penas y con esfuerzo continuo alcanza a ponerla en práctica. 

Como tampoco puede el hombre decir: “No se acomoda a mi naturaleza carnal la Ley 

espiritual por ser tan contraria a la voz exterior de mis miembros, del mundo que me rodea, 

 
10 Juan 13, 15-17; 15, 14 
11 Salmo 82 (Vulgata: 81), 6; Juan 10, 34 



 157 

del demonio que de continuo me ronda y tienta las bajas pasiones de mi naturaleza animal 

y las morales de mi naturaleza racional, ni se acomoda a la voz interior de la conciencia que 

se dirige a mi naturaleza espiritual, como tampoco a la voz misma de Dios –pues la voz de 

la conciencia es el toque de alarma de Dios a la criatura para que no se aparte de la Ley o la 

vulnere– voz que me habla en el interior para decirme: “haz esto” o, por el contrario: “No 

hagas aquello”. Mas yo –a pesar de tener voluntad de hacer el bien y reconocer ser santa 

esta Ley que mi conciencia de hombre y la raza que me diferencia de los brutos y me fue 

dada por Dios para hacerme capaz de entender, reflexionar, escoger y querer lo que está 

bien, me dicen ser buena, a pesar del impulso divino que en mi interior activa Él mismo, es 

decir, Dios, Moviente eterno de todas las criaturas, Inmenso, que me comunica, igual que a 

todo otro hombre divinizado, llamado a grandes cosas, si Inmensidad para que sea capaz 

yo, su hijo de adopción, de llevar a término obras grandes que sean una semejanza de las 

suyas grandísimas y perfectísimas, de las que la primera y mayor de todas es la de tender a 

Él con todo mi amor por ser Él el único bien verdadero– mas yo no logro hacer el bien que 

desearía sino que cedo al mal que fermenta en mí más fuerte que el bien”. 

No. No podéis decir esto porque si el mal es grande como grande es también la herencia 

que dejó en vosotros y más grande el mal que se halla soterrado para dañaros en las varias 

circunstancias de la vida (el mundo) y muy grande asimismo el mal que tiene por nombre 

Satanás, principio del Mal, monstruo devorador e insaciable, odio eterno viviente e 

incansable contra el Creador y sus criaturas; mas uno sólo es infinito: Dios. Y el hombre 

divinizado tiene consigo la Gracia, esto es, a Dios. Dios Caridad, Dios Inteligencia, Dios 

Santidad, Dios Fortaleza, Dios Poder, Dios Sabiduría, Dios Vida, Dios Bondad, Dios Pureza, 

atributos todos ellos perfectísimos e infinitos, Dios el Todo. 

Y el hombre de buena voluntad puede todo esto si permanece unido a Jesucristo que, por 

no atemorizar al hombre con los clamores divinos de la Ley del Sinaí –amedrentado con las 

cuatro imposiciones y las seis prohibiciones, el hombre, en el que la ley desordenada del 

sentido es más fuerte que la razón o cuando menos hay equilibrio de fuerzas en la lucha que 

tiene entablada con la razón desde que el don de la integridad resultó herido en el Edén– 

reduce y condena toda la Ley en un doble mandamiento de amor y os la presenta así con la 

vestidura dulce, atrayente y goza del amor: “Amad a Dios, amad al prójimo. 

 
12 Mateo 4, 1-11; Marcos 1, 12-13; Lucas 4, 1-13; Hebreos 4, 15 



 158 

Amar es más fácil que adorar, que honrar, que privarse de hacer algo. Al amar a Dios, 

Éste se acerca al hombre y el hombre a Dios. Amar tiene más atractivo que temer y es 

escala para ascender a la adoración. 

El hombre no puede alcanzar de súbito las cumbres de la adoración. La misma grandeza 

de Dios le detiene de hacerlo y, a la vez, con el miedo de Dios, que era habitual en los 

antiguos hebreos, y las miserias de la naturaleza, forma las ligaduras que le mantienen 

alejado de Dios. Mas el amor desata con su ardor esas ligaduras y coloca sus alas de fuego al 

alma que así puede subir cada vez más arriba a medida que se lanza más y más sin parar 

mientes en lo que deja: miserias, pobres honores, limitaciones, riquezas y afectos caducos, 

sino en lo que obtiene y conquista: Dios, el Cielo. No hay acto de culto formal que os una 

tanto a Dios como el acto espontáneo y continuo del amor. 

Fruto de la unión con Dios es la sabiduría. Y la sabiduría conduce al ejercicio de la 

justicia en todas las cosas. 

El hombre que se encuentra unido a Dios es activo y alegre. Y de esta alegría que le viene 

de la complacencia de Dios por sus actos de hombre amante de Dios, toma impulso para ser 

cada vez más activo en el bien, porque la unión con Dios produce paz activísima, nunca paz 

inerte. 

No se da inercia alguna en Dios que es el operante eterno; como tampoco se da en el 

hombre que se encuentra unido a Dios por el amor. Él ama activamente a Dios y es por 

Dios activamente amado. Y esta doble actividad produce un desbordar, un irradiar de 

fuegos caritativos sobre las criaturas, no bastándose el hombre a contener en sí el Amor 

Infinito que se revierte en él para consuelo de su amor como en un recipiente digno y 

ansioso de acogerlo; y, no bastándole al hombre, una vez dentro del torbellino ardiente del 

amor divino, con amar únicamente al Creador, pues los ojos de su espíritu y el espíritu de 

su alma, al contemplar al Creador, ven también en Él a todas las criaturas, y así el hombre 

se siente impulsado a amarlas a todas santamente por ser obra del Amor suyo amadísimo. 

Y he aquí el amor del prójimo que nace, brota y se derrama, por santa e inevitable 

consecuencia, del santo amor de Dios. El amor al prójimo ha de practicarse con justicia 

poniendo a cada criatura en su lugar exacto, esto es, en un grado siempre inferior a Dios 

por más que ésta sea la más querida por vínculos de sangre o de afecto a lo más santa por la 

justicia de su vida, no anteponiéndola, por tanto, jamás a Dios, antes viendo en ella algo así 



 159 

como un nuevo don de Dios concedido por Él para hacer más fácil, agradable, dulce y 

meritoria de la vida al que vive en la Tierra. 

Y he aquí que, en virtud del amor, el hombre conquista la sublime libertad sobre las 

insidias del yo, del mundo, del demonio y de las constricciones consiguientes a la Culpa 

original. 

La caridad es fuego vivo. El fuego vivo es llama. La llama es libre y sube del cielo. Irradia 

a la vez calor y luz, y beneficia a quien a ella se acerca. Y he aquí, en efecto, cómo el hombre 

encendido en caridad sube con su llama hacia Dios, centro de todo fuego de amor y, al 

mismo tiempo, irradia su fuego sobre los hermanos, remedia sus miserias, ilumina sus 

tinieblas y la alegra llevándoles la luz que es Dios, purifica sus impurezas porque todo es 

santo –y santo es quien ama con todo su ser a Dios y al prójimo– es purificador de sus 

hermanos, socorre con piedad sublime a los afligidos, a los pobres, a los enfermos del 

cuerpo o del espíritu, predica y establece así el Reino de Dios en sí mismo y en el mundo. 

Porque el Reino de Dios en el hombre es el amor. En el interior del hombre y en el mundo, 

el reino de Dios es el amor, en contraposición al reino de Satanás que es odio, egoísmo y 

triple lujuria. 

¡El Reino de Dios! 

Es decir; el “Pater noster” vivido, hecho vivo por los justos, hecho “acción” continua y no 

esterilizado con palabras murmuradas más o menos distraídamente. El “Pater” vivido de 

verdad, santificando el Nombre Santísimo de Dios al tributarle la alabanza más auténtica: 

la de adorarle en espíritu y en verdad y trabajar para que los demás le adoren mediante el 

doble amor que es obediencia a la Ley dada para inclinar al hombre a la religión, esto es, a 

la unión con Dios y con los hermanos vistos en Dios, y al respeto lleno de veneración para 

con los derechos de Dios, como también al respeto fraterno de los derechos del prójimo. 

El “Pater” hecho vivo por la instauración del Reino de Dios en las criaturas y en el mundo 

mediante el doble amor: a Dios y al prójimo, camino obligado para llegar a la posesión del 

Reino de los Cielos. 

El “Pater” hecho vivo por la adhesión a la Voluntad de Dios, cualquiera que ésta sea, 

mediante el doble amor que hace aceptar pruebas, penas, agonías, luchas, con pacífica 

obediencia, como venidas de la mano de Dios, y soportar al prójimo en los sufrimientos que 

nos puede proporcionar, considerándolo como un “medio” para la consecución de méritos 



 160 

eternos por la paciencia que os fuerza a ejercitar con aquellos que os prueban y que son 

vuestros pobres hermanos culpables contra el amor y necesitados de misericordia y de 

plegarias para que vuelvan a entrar en el camino de la Vida. 

El “Pater” hecho vivo en la caridad al prójimo, la más difícil de ejercitar: la del perdón 

otorgado a los propios ofensores, ofreciéndolo a Dios Amor para que os perdone el débito 

que tenéis con Él. 

La caridad es la mayor de las purificaciones, pudiendo ser continua: una continua 

purificación de vuestras imperfecciones llevado a cabo por las llamas del doble amor. Y es 

también la caridad la Ley espiritual llevada a la práctica, que puede ser puesta en práctica 

hasta por el hombre carnal, porque, unida a esa caridad, va siempre la fe que, al 

proponeros sus verdades, os estimula a superar las pruebas de la vida a la vista del Origen y 

del fin de todas las criaturas: Quién las creó, por que, para qué destino, Quién les ayuda a 

conseguir ese destino feliz y les asegura que tal destino bienaventurado es patrimonio de 

cuantos viven en justicia. 

Toda verdad revelada es una confirmación de lo bueno, próvido y justo que es el Señor 

Uno y Trino. Bueno, próvido y justo es Dios Padre, Creador que “todas las cosas las 

dispuso con medida, número y peso”13 y las ordenó a su fin dándole al hombre, cuyo fin es 

sobrenatural, además de la Gracia, el medio indispensable para alcanzar dicho fin: la razón 

y la conciencia, las cuales le permiten conoce y seguir la ley moral natural, no escrita por 

legislador perecedero y falible sobre materiales corruptibles sino por el dedo de Dios sobre 

páginas espirituales y, por tanto, inmortales, del alma y así no esté sujeta a otra 

manumisión que la voluntaria del hombre rebelde que, por otra parte, puede huir y apagar 

las voces de la razón y de la conciencia con el clamor de los sentidos desenfrenados, mas 

nunca sofocar, y menos para siempre, estas voces interiores. Porque ellas son la voz misma 

de Dios que resuena en todos y cada uno de los hombre, bien sean católicos o infieles, 

cismáticos o hebreos, herejes, separados o excomulgados, y así todas las criaturas 

racionales conozcan y vivan, si quieren, siguiendo los dictados de la Ley eterna del Bien. 

Bueno, próvido y justo es Dios Hijo, Salvador, que se encarnó para ser Jesús y murió 

para que vosotros fueseis de nuevo “una misma cosa con Dios”14 como los hijos son un solo 

 
13 Sabiduría 11, 20 
14Juan 17, 11 



 161 

amor con su padre. Y resucitó y ascendió al Cielo, no sólo para dar a los hombres la prueba 

principal de su Divinidad sino también para daros, con su resurrección y ascensión al Cielo, 

la promesa y garantía de la resurrección final de la carne y de la existencia del Reino de los 

Cielos al que cuantos vivan y mueran en el Señor serán asuntos para que gocen de la visión 

beatífica de Dios, alcanzado con ella el gozoso conocimiento del misterio de Dios que 

inteligencia alguna humana puede penetrar. 

Bueno, próvido y justo es Dios Espíritu Santo, Santificador, alma de la Iglesia a la que 

vivifica con su Gracia y sus Dones, amaestra y satura de amor para que discierna y decrete 

con justicia y sabiduría cuanto atañe a la fe y a las costumbres y aplique con amor y justicia 

tanto los bienes espirituales como los castigos y, con amor y justicia, desprovista de todo 

apego personal a juicios, cálculos, intereses, prejuicios o cualquier otro móvil humano, 

guíe, sostenga y amaestre a sus hijos, su Cabeza y su Señor, al que debe servir y no afligir 

poniendo obstáculos a su voluntad, aun cuando lo que quiere se salga de lo ordinario. 

Porque Dios puede querer cualquier cosa buena para sus hijos y a nadie le es lícito juzgar 

los actos de Dios ni condenarlos poniéndoles obstáculos. 

La Iglesia existe porque Dios Verbo la fundó con el beneplácito de Dios Padre y con la 

ayuda de Dios Espíritu Santo. Y la Unidad Trinitaria la hizo tan fecunda, ampliando así en 

extensión y profundidad el Reino de Dios en los corazones y sobre la tierra, y, de este modo, 

llegue la Humanidad, en el mayor número posible, al reino de Dios en el Cielo. 

Y con la fe está la esperanza que se alimenta de la fe, lo mismo que ambas están 

vivificadas por la caridad. La esperanza que nace y descansa sobre la certeza de que Dios no 

miente ni falta a sus promesas y por ello prodiga al hombre todos sus auxilios para que 

pueda conseguir la resurrección feliz y la vida eterna por haber conocido y creído en el Hijo 

de Dios y puesto en práctica su Palabra que salva de la muerte espiritual. Porque la fe, la 

unión con Cristo y el vivir en Cristo es “vida” y quien vive en Cristo y de Cristo no conocerá 

la muerte. Es mas, aunque sea sarmiento muerto, si después, por gracia de Dios y buena 

voluntad humana, alcanza la primera resurrección: la de injertar su sarmiento –muerto, 

por haber estado desgajado del tronco de la Vid: Jesús, bien por el pecado o por pertenecer 

a iglesias separadas– en la única Iglesia Católica Apostólica Romano, cambia su muerte 

espiritual en vida. 



 162 

He aquí cómo por la Caridad, –caridad de Dios con el hombre y del hombre con Dios y 

con sus semejantes– por la Fe y la Esperanza, por todo aquello que os viene de las tres 

virtudes teologales, por todo aquello que ellas producen en vosotros, el hombre carnal, aún 

llevando en sí todavía el peso tremendo de su humanidad herida, puede cumplir la Ley 

espiritual y llegar a la gloria.”Y ¿quién os libera de este cuerpo de muerte? La Gracia por 

Jesucristo Señor vuestro”.” 

* * * * * 

 

 

7 – 11 de junio 

A los Romanos c. 7 

Dice el Dulce Huésped: 

“La caridad, la fe y la esperanza hacen que el hombre carnal pueda seguir la ley espiritual, 

tan contraria a la ley del pecado que vive en sus miembros. 

“Y ¿quién os libra de este cuerpo de Muerte? La Gracia de Dios por Jesucristo Señor 

nuestro”.1 

Ella no anula al hombre sino que del hombre viejo nace un hombre nuevo. Ni se limita a 

regeneraros una vez tan solo mediante las aguas medicinales del Bautismo, sepulcro del 

Pecado original, seno del que emerge una criatura nueva, inocente, santa y divinizada, sino 

que os regenera y ayuda tantas veces cuantas el hombre se arrepiente tras una caída 

voluntaria en materia grave o se duele de su debilidad, causa de caídas involuntarias o 

también se turba tan solo al sentir agitarse en sí el viento de los estímulos y temer que ellos 

provoquen una tempestad en los sentidos con pérdida de la cercanía de Dios y venga a 

apagarse su voz pacífica, semejante siempre al soplo de un “ligero céfiro”.2 Tantas veces os 

regenera, conforta y asegura, cuantas de ello tenéis necesidad, con sus divinos auxilios, por 

medio de Jesucristo y mediante los Sacramentos, medios por Él instituidos para 

regeneraros y reforzaros en la Gracia. 

 
1 Romanos 7, 24-25 
2 1° Reyes (Vulgata: 3° Reyes) 19, 12-13 



 163 

Y ¿quién podrá resistir a Aquel que venció al demonio, al pecado y a la muerte? Nadie ni 

nada, siempre que vosotros le permanezcáis fieles. Fieles en el hombre interior, que es el 

que realmente tiene valor, como le dijo Jesús a Nicodemus3 y no por él sólo. 

Porque el espíritu es el que anima la carne, del modo que la sangre mantiene la vida en el 

cuerpo del hombre. Mas si éste pierde toda su sangre o si ésta se contamina, de nada le 

sirve al hombre tener sanos sus miembros. La muerte le acogerá lo mismo, ya que el líquido 

vital es la sangre y, perdida ésta o maleada, el cuerpo perece, mientras que un cuerpo, por 

herido que esté, si no ha perdido la sangre o no se halla ésta infectada, de seguro se curará. 

Permaneced pues fieles en el hombre interior y no temáis. 

Los ángeles que ven a Dios y conocen su pensamiento, os anunciaron esta gracia la noche 

del Nacimiento del Hijo de Dios y de María: la gracia de la paz a los hombres de buena 

voluntad.4 

Dios sabe y ve, Dios es Padre y Amor, Dios es Justicia y Misericordia. Sabe compadecer y 

premiar; pero quiere “la buena voluntad”. No siempre es ella una permanente realidad 

buena y constante. Tiene también sus altibajos y caídas. Mas el ojo divino que os ve caer o 

fluctuar, ve también cómo quiere imponerse vuestra buena voluntad interior y contempla 

vuestra pena por haber caído o por haber cedido en el embate de un asalto imprevisto, y 

perdona porque no ve en vosotros el consentimiento en el mal que odiáis sino el deseo de 

llevar a cabo el bien, por más que siempre lo logréis. Ve que no es vuestro yo intelectual 

sino las secuelas de la culpa de Adán: los estímulos enraizados en vuestra parte inferior los 

que operan en vosotros. 

Y de este contraste entre las dos fuerzas que se combaten en vosotros y las dos voluntades 

que se enfrentan, –una movida por el amor de Dios, que se dirige a Dios, y la otra por el 

Odio, que pone en acción su veneno por odio a vosotros y a Dios– el Señor extrae las 

riquezas que os conseguirán el acceso al Reino de los Cielos. 

Constituyen ellas vuestro vestido nupcial, ese vestido del que habló Jesús en la parábola 

del banquete dispuesto para las bodas reales.5 Y ¡ay de aquel que no hila ni teje su vestido 

nupcial durante su jornada terrena proveyéndose de materiales qué hilar y de instrumentos 

 
3 Juan 3, 1-21 
4 Lucas 2, 14 
5 Mateo 22, 1-14 



 164 

para tejer mediante la asidua voluntad interior de hacer lo que la Ley de Dios propone o 

Dios presenta, y la lucha continua entre la voluntad del hombre interior y la ley del pecado 

que incuba en sus miembros, o entre la buena voluntad y cuanto de malo os rodea: el 

mundo, y os tienta: el demonio! ¡Ay de aquellos que no se tejen a diario el vestido nupcial y 

no lo adornan con las perlas conquistadas, sufriendo la “gran tribulación” que les haga 

dignos de estar en torno al trono del Cordero con las palmas de los victoriosos en las 

manos!6 

¿Nunca habéis pensado qué palmas eran las que vio Juan en las manos de los elegidos? 

En el simbolismo cristiano se suele poner la palma gloriosa en las manos de los mártires. 

Mas Juan que fue arrebatado por el Espíritu de Dios a contemplar, conocer y escribir 

misterios excelsos y los de los últimos tiempos, dice que las palmas las tienen los elegidos 

en sus manos, los 144000 elegidos que rodean el trono del Cordero. 

La multitud de los santos y de los elegidos no la integran únicamente los mártires que 

llegaron a sufrir el martirio cruento, pues todos los santos son merecedores de llevar la 

palma de los mártires, ya que todo santo es un mártir del Amor o del Odio, del espíritu o de 

la carne, y todas las potestades del Cielo, del mundo, del yo carnal y de los abismos 

tenebrosos le acometieron sobre la Tierra para probarle, tentarle y martirizarle todos los 

días. 

¡De veras que es astuto, tenaz y feroz el martirio que proporciona aquel a quien Cristo 

llama “homicida desde el principio”,7 pues no hay homicida que se le iguales porque ningún 

asesino puede ejercer violencia si no es contra la carne del hombre. Mas Satanás mata o 

trata de matar la parte inmortal del hombre privándole, no de la existencia –porque el 

alma, por más que haya sido creada, ya no ha de perecer eternamente– sino de la Vida, o 

sea, de su Dios. Y esto lo hace porque, mientras Dios tiene como fin de su creación el 

premio de darse a los hombres, es decir, de reunir a Sí a los hombres después de su muerte 

–con el espíritu inmediatamente después de la muerte y con el espíritu unido a la carne tras 

la resurrección y juicio final– para hacerlos felices con su Conocimiento y Visión y para 

regocijarse con el Pueblo de sus hijos, así también Satanás tiene como fin su rebelión privar 

al Creador de cuantas más criaturas por Él paternalmente queridas pueda y privar del goce 

de su Creador a cuantas más criaturas le sea posible. 

 
6 Apocalipsis 7, 9-17 



 165 

La mona de Dios quiere también ella prepararse su pueblo y lo hace depredando porque 

es ladrón; al paso que Dios, para crearse su pueblo, dotó al hombre, creado a su imagen y 

semejanza, de todos los dones sobrenaturales aptos para conducirle al Reino eterno y, 

contento con eso, dio su Hijo Unigénito y amado para que fuese inmolado a fin de ser 

Salvador de los hombres. Y ello porque, mientras Satanás es principio del mal, es odio, es 

mentira, es desorden, es ladrón, Dios es principio del Bien, es Amor, es Verdad, es Orden y 

es divinamente Dador munífico de toda gracia. 

Desde el momento en que Satanás quiso ser igual a Dios en todos sus actos: libertad, 

poder y voluntad de acción, deseando desordenadamente él, criatura creada, ser igual al 

Increado –que es Dios como Padre que lo engendró: Hijo Unigénito– y deseándolo para 

que el universo pudiera decir de él lo que del Verbo Encarnado se dice al comienzo del 

Evangelio de Juan dictado al Evangelista por el Amor y la Luz, por el Espíritu de Dios que 

es Amor y Luz: “Todas las cosas fueron hechas por medio de Él”,8 desde aquel momento el 

arcángel fulminado es sacrílego, homicida y ladrón. 

Era Lucifer y pensó de sí ser luz. Mas ser “portador de luz” no es ser luz, pues es muy 

distinto “portar” que “ser”, La Luz, es decir, el Hijo de Dios, el Verbo del Padre, el Increado 

y Eterno, Inmenso y Perfectísimo, “engendrado”, no hecho, consustancial al Padre”, por 

medio del cual “todas las cosas fueron hechas”, en nada es igual y nada tiene de común con 

la criatura angélica creada para ser portadora de luz y mensajera de Dios, como en un 

principio lo fue Lucifer que prevaricó al querer ser la Luz, porque, libre y voluntariamente 

quiso ser infiel al Señor su Creador y a su Gracia. Y así, delirando de orgullo en su intento 

de creerse Dios y, por ende, no sujeto a la obediencia y adoración a Dios, Éste fulminó al 

rebelde.9 

Desde aquel momento quiere Satanás hacerse su pueblo para contraponerlo al Pueblo de 

Dios. Y esto lo persigue sin descanso, por odio a Dios y a las criaturas que Dios ama como 

Padre. Y su inteligencia, conservada idéntica tras la fulminación divina –inteligencia 

agudísima cual correspondía al príncipe del pueblo angélico– y su poder, los usa con este 

fin, espiando cada una de las acciones del hombre, prestando atención a cada una de sus 

palabras, haciendo de su conocimiento de las acciones y palabras humanas, de la 

 
7 Juan 8, 44 
8 Juan 1, 3 
9 Isaías 14, 12 



 166 

constitución física del individuo, de sus enfermedades, desventuras, estudios, afectos, 

ocupaciones, en una palabra, de todo, campo abonado para lanzaros su cizaña, efectuando 

prodigios con qué seduciros y haceros caer en el error. 

Los prodigios de que habla Jesucristo10 al predecir los últimos tiempos y poner en 

guardia a los hombres frente a los mismos y frente a las voces de falsos profetas y falsos 

cristos que surgirán y aparecerán por un sitio y por otros y que no serán otra cosa que 

trampas satánicas y satánicos profetas, servidores del Anticristo profetizado, suscitados 

para traer seducidos a los hombres a la Mentira y a las falsas doctrinas engañosas y hacer 

que se encuentren desprevenidos cuando llegue el momento tremendo del reinado del 

Anticristo sobre la Tierra y de la consecutiva última venida del Hijo del Hombre, de Cristo 

Vencedor para el Último Juicio de separación de los corderos y ovejas de los cabritos y 

moruecos, de elección y condena, de bendición y de maldición. Los prodigios de que habla 

Pablo en su 2° Epístola a los de Tesalónica (c. II). Los prodigios de que habla Juan en el 

capítulo XIII de su Apocalipsis. 

Sí. Es verdaderamente astuto, tenaz y feroz el martirio que da Satanás a los espíritus 

fieles al Señor. 

Y no menos tenaz, mordaz, punzante y demoledor es el martirio que proporcionan al 

hombre interior las fuerzas del fomes individual y de cuanto se ha establecido en el mundo 

desde que Satanás es su príncipe tenebroso: la triple concupiscencia, la cizaña maldita 

lanzada en los campos del Señor para dañar el grano selecto, sofocándolo, tumbándolo al 

suelo o pervirtiéndolo hasta el punto de hacerlo capaz de despreciar a Dios e idolatrarse a sí 

mismo. 

Y no es menos causa de martirio el dolor que puede ser de géneros diversos, mas siempre 

dolor, y tal vez acerbísimo, que nunca falta en la vida de los elegidos. 

Dolor permitido por Dios y que puede provenir de enfermedades, desgracias, hastío, 

envidia u odio de parte de las criaturas. Hastío, envidia y odio que pueden llegar hasta el 

delito material o moral, quitándole al prójimo, la reputación, la libertad, o conculcando tal 

vez sus derechos, apropiándose de las cosas ajenas, sean éstas riquezas materiales o 

intelectuales, alternando la verdad de las cosas hasta el extremo de presentar como obras 

 
10 Mateo 24, 4-31; 25, 31-46; Marcos 13, 5-23; Lucas 21,8-28 



 167 

de un demente, de un demonio o de un simulador, lo que es obra y acción de un genio o de 

un justo elegido por Dios para cosas extraordinarias. 

Dolor permitido por Dios, aunque condenado por Dios, el dado por las criaturas a otras 

criaturas, semejantes, de mil maneras, para torturar al justó con calumnias, mofas, pruebas 

aborrecibles a Dios practicadas sobre la psiquis del santo con la intención de provocarle, de 

hacerle dudar interiormente de sí mismo, de la aceptación divina de su misión, así como de 

todo lo que ve y siente; pruebas practicadas sin prudencia, sin caridad y sin justicia, con un 

fin no recto que ofende y disgusta, tanto a Dios como a la criatura; pruebas ilícitas por 

rebasar ese límite sagrado marcado por la caridad debida al prójimo y que con excusa 

aparente alguna se ha de sobrepasar. 

Dolor que puede provenir del propio yo por el sufrimiento de sentirse aún tan 

desemejante, imperfecto, débil y distante de aquella perfección a la que, por puro amor de 

Dios y obediencia al consejo de Jesús., aspiran llegar todos los justos. 

Almas generosas, no os atormentéis. Soportaos a vosotras mismas del modo que 

soportáis a los demás. Tened paciencia con vuestras pequeñas miserias espirituales como la 

tenéis con las pequeñas enfermedades de vuestro cuerpo. Tenedla y que vaya siempre 

acompañada de la confianza, por más que haya momentos comparables a enfermedades 

peligrosas y repentinas en las que “para que la grandeza de los dones extraordinarios no os 

ensoberbezca, se os da el estímulo de la carne, un ángel de Satanás que os abofetee”.11 Es 

una proximidad y un estímulo que os repugnan como suciedad que os pasa rozando o 

bascas que revuelven vuestro interior desbordando al fin en vómitos. Mas soportadlos con 

paciencia sin consentirlos y sin inquietaros por perder el ánimo por ello. 

Permaneced en la paz pensando en el amor de Dios que sostiene vuestra debilidad con el 

poder de su gracia y, ciertamente, con mayor abundancia en esas hora en las que el 

estímulo de la carne o del ángel de Satanás viene a insinuaros el pensamiento de que, no 

obstante los dones sobrenaturales o extraordinarios, el hombre continúa siendo hombre, o 

sea, criatura en la que su naturaleza espiritual divinizada por la gracia se encuentra 

enfrentada a la humana sojuzgada por desordenados apetitos de la concupiscencia, por lo 

que vosotros no podéis permanecer fieles a la justicia. Continuad indiferentes a estas voces 

 
11 2° corintios 12, 8 



 168 

inferiores o satánicas que os hablan para desanimaros, seguid en la paz y que no os turbe el 

hedor de los miasmas del mundo y de Satanás. 

No os turbe el pensamiento de que Dios pueda alejarse de vosotros por este hervir de 

estímulos y este desencadenamiento de asaltos desatado súbitamente en vosotros y en 

vuestro derredor para turbaros y haceros dudar de vuestra misión de verdaderos hijos de 

Dios. Únicamente consintiendo alejaréis al Señor. Porque el consentimiento es lo que se 

valora, tanto en la tentación como en la inspiración, en el mal como en el bien, en el odio 

como en el amor y lo que realmente hace que un acto sea merecedor de condena o de 

premio. 

Si no hay consentimiento, las voces bajas quedan reducidas a un murmullo inútil. Si no 

hay consentimiento, las voces de lo alto no pasan de inútiles llamadas. Si no consentís al 

mal, seguid felices a Dios por más que seáis rudamente tentados hasta el extremo de ser 

momentáneamente superados. Si no consentís al bien, tan solo en este caso, faltáis al amor. 

Porque el amor es consentimiento. Si no hay consentimiento recíproco entre dos seres, no 

se crea el amor. Mas si no hay consentimiento, es decir, obediencia pronta a las voces del 

Amor eterno, no existe amor recíproco entre Dios que ama y la criatura que ama poco o mal 

y así no se crea ni crece el verdadero amor. 

También el odio es consentimiento. Y si bien el odio no necesita de consentimiento 

recíproco entre el que odia y el odiado, con todo, para que surja, es siempre preciso el 

consentimiento de un cómplice. Hablo del odio espiritual. Éste cómplice no puede ser otro 

que vuestro yo, esto es, vosotros mismos con vuestra voluntad y vuestra razón saliendo del 

orden para entrar en el desorden, ya que, por más que el odio entre criaturas esté motivado 

por culpas ciertas del odiado hacia el que odia, siempre se produce el desorden en las 

relaciones entre hombre y hombre. Porque el orden se halla en el amor. El orden es amor y 

quien sale del amor sale del orden. Por tanto, en el odio de la criatura hacia su creador –y 

el pecado es odio al Creador, cuya Ley, al pecador, se viene a despreciar, así como la justicia 

es amor de la criatura a su Creador, cuya Ley, al amar, se viene a practicar en espíritu y en 

verdad– es siempre y únicamente el yo el cómplice o elemento indispensable para que se 

den el odio o el amor. 

Como tampoco hay amor si la libre voluntad y la razón del hombre no prestan su 

consentimiento a los mandatos e inspiraciones de Dios y no secundan los deseos que nacen 



 169 

en el alma –esos deseos que Dios mismo suscita en el espíritu del hombre para que su 

grado de gloria sea cada vez mayor y, tras haberlos suscitado, ayudando poderosamente a la 

voluntad y facultades limitadas del hombre, hace que pueda realizar los deseos santos que 

el Señor suscitó en su espíritu– así también, si no hay consentimiento de la voluntad y de la 

razón a los estímulos internos y externos de la carne, del mundo y de Satanás, si no se 

secundan los apetitos irascibles y concupiscibles, es decir, si el alma no ofende con 

advertencia y voluntad plenas a su Señor, no existe odio de la criatura a su Creador. 

Siempre se da el martirio del dolor en la vida de los elegidos, los cuales manifiestan 

también su justicia mediante su amor al dolor, no ya soportado con resignación, sino 

también suplicado como un octavo sacramento y una novena bienaventuranza, para ser 

ungidos víctimas y ser verdadera imagen de Jesús–Víctima. 

Son el sacramento no instituido y la bienaventuranza no promulgada abiertamente por el 

Maestro divino y Sacerdote eterno. Mas aquellos que saben leer y comprender el evangelio, 

no en la letra sino en el espíritu, encuentran promulgada siempre esta bienaventuranza por 

los propios actos de Jesús, el Hombre del Sacrificio y del Dolor, y encuentran este 

sacramento que no necesita materia, forma ni ministro para ser signo de gracia sensible y 

eficaz, sino que él mismo es materia y forma de gracia y, al transformar al hombre en una 

víctima resignada o, al alcanzar un grado más elevado de identificación con el Maestro 

divino y Redentor Santísimo, siendo víctima voluntaria aceptada por Dios, hace de él el 

ministro de su inmolación y un pequeño cristo continuador del Sacrificio divino de 

Jesucristo. 

Porque si Jesús fue “Jesús”, esto es, Salvador, lo fue por el dolor y la muerte. Fue por el 

dolor y la muerte como Jesús alcanzó el fin por el que se hizo Hombre y dio cumplimiento 

al plan de Dios: hacer de su Unigénito, del Verbo, el Hombre–Dios y así Éste pudiese ser 

Redentor y Dador de la Gracia a los hijos de Adán, desheredados, por culpa de Adán, de tan 

sublime don. 

Y es todavía, y lo será siempre, mediante el dolor y el holocausto como el hombre, 

continuando la obra de salvación iniciada por Cristo, se salva. El dolor meditado, 

comprendido y contemplado sobrenaturalmente, no es castigo del rigor divino sino gracia 

del divino amor. Gracia que Dios concede a sus hijos mejores para hacer de ellos cristos por 

participación. 



 170 

Sí, por participación del cáliz amargo, de la dolorosa pasión, del Getsemaní al Gólgota y a 

la Cruz, tal como fue el yugo de Cristo, yugo pesadísimo, aplastante, yugo imposible de 

llevar si el amor a Dios y al prójimo no lo hiciese “suave y ligero” aunque no a la carne, sí, al 

menos, al corazón, a la mente y al espíritu. Fue el perfecto amor a Dios y al prójimo el que 

le hizo al Verbo de Dios correr al encuentro de la Cruz con un santo anhelo de “tener ya 

todo cumplido”. 

Toda su Vida, esto es, su Eternidad de Verbo, fue un ansiar este cumplimiento. Toda su 

Vida, sea cuando aún estaba con el Padre en el Cielo, como cuando salió para encarnarse en 

el seno de María o cuando respiró por primera vez, como cuando crecía en edad, en gracia y 

en sabiduría estando sujeto a María y a José, como después a la Ley y a los Quereres 

supremos de su Padre Santísimo hasta llegar a consumirse para poder exhalar su espíritu 

diciendo: “Está cumplido”, 12 tuvo este anhelo. Había enseñado que si el grano no muere, 

no da fruto.13 Y así Él, el Viviente, el Eterno, murió para transformarse de grano de espiga 

virginal en Pan de Vida para los hombres. 

El dolor y el holocausto participan de la suerte del Grano santísimo nacido de una espiga 

inmaculada y virginal, Jesús; participan del amor perfecto del Hijo del hombre para con sus 

hermanos que llegó a dar la vida por ellos; y participan de la santidad de Cristo, santidad 

que se alcanza mediante la renuncia, el sacrificio e, incluso, la muerte. 

Jesús fue exaltado por su Padre y recibió un Nombre superior a todo otro nombre y tal, 

que ante ese Nombre todo debe postrarse en adoración en la Tierra y en el Cielo después 

que se humilló hasta la muerte de cruz.14 

De aquí se infiere que quien quiere su alma y quiere proporcionarle la vida eterna y feliz, 

debe odiar su carne amando, incluso, las persecuciones y las enfermedades que destruyen 

la materia, amando asimismo la elevación, ya sea material o espiritual, sobre lacruz de un 

martirio cualquiera, sobre la cruz que destaca de la Tierra y levanta el Cielo en una 

elevación mística, en una continua “misa” del cristiano verdaderamente formado que se 

muda de hombre en hostia, en pequeña hostia que quiere ser consumada a la vez en la 

Hostia grande, con Jesús Eucaristía, e sacrificio latréutico, eucarístico, propiciatorio e 

impetratorio. 

 
12 Juan 9, 30 
13 Juan 12, 24 
14 Filipenses 2, 6-11 



 171 

Y con el martirio del dolor está el del amor, no menos destructor, dentro de su ardiente 

dulzura, que el del dolor. 

El martirio del amor, Las exigencias del amor. El absolutismo del amor que aísla en una 

santa locura a la criatura abrazada por el Amor, que se sumerge con pleno y voluntario 

consentimiento en el océano llameante del amor. Es la generosidad total del amor reinante, 

a la sazón, con poder de rey absoluto en el espíritu, generosidad que ya no mide cosa 

alguna, ni renuncias, ni penas, ni perdones, ni obras de misericordia corporales y 

espirituales, mirando sólo a que Dios reciba gloria y el prójimo consuelo, perdón y gracias. 

La adhesión absoluta y continua de la criatura dándose al amor y a la Voluntad santísima 

de Dios, conservando de su libre voluntad de hombre un brazo tan solo; el de hacer lo que 

Dios quiere; hacer lo que Dios, que vive en las almas, que inhabita en las almas amantes, 

indica, dispone o propone hacerse; este amor obediente, activo y constante introduce en 

vosotros la vida divina y completa vuestra identificación con Dios que es Amor, además de 

Espíritu, lo mismo que es también espíritu vuestra alma; que es Libre, al igual que lo sois 

vosotros para querer; y que es Eterno, como eterno es vuestro espíritu desde que fue 

creado. 

El amor, que es el más grande de los mandamientos, pone en vosotros la semejanza 

divina de naturaleza espiritual, de movimiento de amor y de luces intelectivas, y no por 

prevaricación arbitraria como la de Adán que hizo caso a las insinuaciones y sugestiones de 

la Serpiente y mordió el fruto prohibido para llegar a ser “como dioses”,15 sino por 

participación de la misma esencia del Ser Supremo: el amor que os hace “dioses e hijos del 

Altísimo”16 Porque el amor presupone la Gracia en el espíritu que ama, y la Gracia es la 

participación de la vida divina; es operar, a través de la capacidad de intuir lo que es Dios 

según su Querer, amar del modo que sois amados; es preparación para ver lo que creísteis, 

conocer el Misterio de Dios con todos sus misterios y los misterios producidos por Dios con 

sus actos, misterios, a veces, incomprensibles mientras estéis en el exilio terrestre rodeados 

de sus nieblas; es preparación para ver a Dios cara a cara, poseer el conocimiento peno de 

toda Verdad, llegar a ser una misma cosa con Dios en la perfección de la unión que sólo en 

el Cielo puede darse tras la prueba y la elevación a la gloria en la perfección del Amor que 

entonces habrá alcanzado la medida perfecta, o mejor, las tres medidas perfectas. 

 
15 Génesis 3, 4-5 



 172 

El amor es verdaderamente el don de los dones, medio para conseguir el mantenimiento 

de las virtudes y la obtención del fin último. Por él se nos da el Espíritu Santo, Espíritu del 

Espíritu divino, esencia del amor perfectísimo y recíproco del Padre y del hijo, que procede 

de su beso, de su mutua atracción y de su contemplación jubilosa. 

La voluntad del hombre puede hacer que sea activísimo este don del Espíritu de Amor, 

suficiente por sí mismo de hacer conseguir el fin para el que los hombres fueron creados: la 

predestinación a la Gracia y a la Gloria. Porque, en verdad, todos aquellos que son movidos 

por el amor vienen a ser “hijos de Dios” (Pablo a los Romanos c. 8, v.16) por cuanto todos 

sus actos se hallan inspirados por el amor, esto es, por el bien hacia Aquel del que se siente 

ser, por más que no lo conozcan exactamente y hacia sus semejantes; y viven, por ello, 

conforme a la ley, natural–moral puesta y conservada por Dios–Creador en el corazón del 

hombre. 

Es de estos de quien escribe S. Pablo: “Cuando los gentiles, que no tienen ley, hacen 

naturalmente lo que la ley impone y, al no tener ley, son ley para sí mismos y muestran 

cómo el temor de la ley está escrito en su corazón, como lo atestigua su conciencia… serán 

justificados el día en que Dios, por medio de Jesucristo, ha de juzgar las acciones secretas 

de los hombres”.17  

En efecto, todo aquel que obre con recta conciencia siguiendo los dictados de la ley 

moral, demuestra tener un alma naturalmente cristiana, abierta al Bien y a la Verdad, y 

Jesús, muerto para que los hombres tuviesen la Vida eterna –los hombres de buena 

voluntad– será su justificación. Porque todos los que, aun sin el conocimiento de Dios que 

tienen los católicos, creen firmemente que hay un Dios, un Dios justo, próvido y 

remunerador de todo cuanto cada uno ha merecido, pertenecen, por la caridad que hacia Él 

sienten para con su prójimo y para consigo mismo, por la caridad y justicia que tienen para 

con su prójimo y para consigo mismos, por su deseo de Dios y por la contrición perfecta de 

las culpas que hubieran podido cometer, al alma de la Iglesia. 

Como dije que el dolor es el octavo sacramento y la novena bienaventuranza, así también 

digo que el amor verdaderamente vivido practicado y el arrepentimiento sincero del mal 

que se ha podido involuntariamente cometer, son el bautismo de deseo que da validez a la 

 
16 Salmo 82 (Vulgata 81), 6; Juan 10, 34 
17 Romanos 2, 14-16 



 173 

pertenencia implícita al Cuerpo Místico y, consecuentemente, a la participación de la 

Gracia. Sólo Dios y los hombres en los que Dios opera conocen la acción divina para llevar 

las criaturas humanas a la salvación y al celestial conocimiento de la Verdad para los que 

fueron creadas. 

 El amor es una actividad santa que moviliza toda la fuerza del hombre dirigiéndola a su 

fin último. El amor es sabiduría; y la sabiduría es libertad de las cosas caducas y limitadas; 

y la libertad de lo que limita y os tiene atados a la Tierra abre al espíritu los espacios 

infinitos para que vuele por ellos y se lance al encuentro de la Verdad eterna que se abaja 

hasta su amado al que se entrega haciéndose gustar y amar, en la medida posible a una 

criatura todavía mortal, arrancando al hombre de las tinieblas de su triste destierro para 

elevarlo hasta Sí y develarse en parte para ser por él cada vez más amado sin, por eso, 

hacerle ajeno y extraño a las necesidades de los hombres. Y aún más, el hombre abismad en 

Dios, le adora y obtiene de Él gracias y beneficios, no sólo para sí, mas también para los 

hermanos sobre quienes los derrama con acción santa y continua de caridad. 

Por estos numerosos martirios proporcionados por el dolor y por el amor, aquellos que 

hayan permanecido fieles al hombre interior llevarán en el Cielo el vestido y la palma 

descritos por Juan. Porque con su voluntad se habrán hecho tal vestido, purificando sus 

estolas en la Sangre del Cordero que con su onda purificadora habrá disipado las sombras 

de los errores iniciales y de las imperfecciones últimas, y los martirios soportados, el del 

amor más que ningún otro, con las fuerzas todas del hombre y la acción de la Gracia divina 

habida por Jesucristo Señor nuestro, harán que estos sean los vencedores del nombre 

nuevo a los que serán dado el maná escondido,18 la corona de vida,19 la potestad sobre las 

naciones,20 la gloria de sentarse en torno al Trono excelso, estando eternamente ante el 

Cordero21 y ante la Estrella de la Mañana22 que les guió a lo largo del camino de la Tierra al 

Cielo, ante la estrella de su mañana terreno cuyo pronto final pedirán a cada latido del 

corazón con el grito de su alma amante: “Ven, Señor Jesús”,23 ante la Estrella de su mañana 

celestial y eterno del día en que entrarán para siempre en el Reino de los Cielos”. 

* * * * * 

 
18 Apocalipsis 2, 17 
19 Apocalipsis 2, 10 
20 Apocalipsis 2, 26 
21 Apocalipsis 3, 21 



 174 

 

 

12 – 14 junio 1948 

A los Romanos c.8 

Dice el Dulce Huésped: 

“Al igual que Dios da la predestinación a la Gracia a todos los hombres y la 

predestinación a la gloria a aquellos de entre los hombres que permanecen fieles a la 

Gracia, da también la justificación a aquellos que con firme voluntad saben hacer activos en 

sí los dones gratuitos dados, dejados o restituidos por Jesucristo, siendo cristianos, no sólo 

de nombre y por ciertos signos recibidos no vivificantes en ellos –porque los pecados en 

materia grave y la permanencia en ellos los destruyeron– sino cristianos de hecho por su 

voluntaria fidelidad a la ley espiritual, que renace en espíritu por el Espíritu Santo y por el 

agua, signo de la Gracia que limpia y sepulta al hombre muerto restituyendo al nuevo, y, 

asimismo, por el Espíritu de Amor y por la Sangre que purifica y lava las culpas en que 

puedan haber caído. 

Estos tales, con su voluntad, operan incansablemente y sin desfallecimiento ni agobios su 

segunda creación o recreación en Cristo y para Cristo y se forman y modelan conforme al 

ejemplo y semejanza de Cristo, Cabeza del Cuerpo del que son ellos miembros. Y no por 

reconocerse humilde y sinceramente miembros débiles y hasta abyectos dejan de esforzarse 

en asumir la proporcionada belleza que esplende del Cuerpo Místico y especialmente de su 

Cabeza, Jesús, al contrario y, precisamente, porque se reconocen tales, trabajan sin 

desmayo en imitar a Cristo tomando cada vez más la semejanza del Hombre perfecto que, 

en su perfección, fue en tal grado verdadera imagen y semejanza de Dios, que pudo decir: 

“Quien me ve a Mí ve a mi Padre”.1 

Unidos a Él, fieles a Él, con voluntad, por su amor, de “no caminar según la carne”,2 

vosotros, los cristianos de hecho, sois justificados por Él y vuestros actos, aunque 

 
22 Apocalipsis 2, 28; 22, 16 
23 Apocalipsis 22, 20 
1 Juan 14, 19 
2 Romanos 8, 4 



 175 

imperfectos todavía, se hacen buenos por revestirlos Él con la abundancia de sus méritos 

infinitos. 

Más aún: por el Espíritu de Dios que habita en nosotros y que de nuevo torna a vosotros 

cada vez que la Sangre divina os vuelve a consagrar templos en los que pueda habitar la 

Gracia–Dios, venís a ser vosotros renovados, recreados, resucitados y sanados tras haber 

estado muertos o heridos por el pecado actual más o menos grave. 

Todo, por tanto, os viene de Él y por Él que todo lo dio y padeció por vuestro amor y, 

junto con su Carne inocente, hecha hostia pura, santa e Inmaculada, crucificó y destruyó el 

Pecado sobre la cruz.3 

 

 

(Paréntesis.– Me interrumpe en este punto una cada vez más fuerte debilidad, me dejo 

caer sobre la almohada y el Dictante divino me deja reposar. Mas, no bien me rehago un 

poco, el Espíritu Santo me dicta un pensamiento que yo, en un momento de dejadez 

motivado por el decaimiento que tengo, no me esfuerzo en escribirlo diciéndome: “Ya lo 

recordaré”. 

Eran las doce. Ahora son las catorce y trato en vano de recordarlo– ¡Lo doy por pedido! Y 

¡era tan profundo…! Sufro en mi espíritu. Me agito buscando inútilmente lo que por mi 

culpa perdí. De primeras, siento al Espíritu Santo que con voz severa me dice: “Te has 

vuelto perezosa de un tiempo a esta parte. Cuando lo que te interrumpe son motivos de 

caridad o impertinencias ajenas, nosotros acudimos con nuestra asistencia. Mas cuando es 

tu indolencia la causa de que pierdas una perla, no acudimos entonces. Quédate con tu 

pena y no indagues más, pues no darás con esas mis palabras así hojees todos los libros de 

la Tierra. Que este tu sacrificio te sirva de purificación”. 

Tienes razón. Mas me encontraba tan cansada, tan débil, que la pluma se me iba de los 

dedos y me caía por todos los lados. No me era posible tener abiertos los ojos, ni Dios me 

comunicaba su fuerza par servirle como lo hace cuando quiere. Con todo… debiera haber 

escrito, cómo y donde pudiera, con la salvedad de tener que copiarlo después. Mas, lo 

hecho, hecho está y ya no hay remedio. Si aquí aparece una laguna, es por mi culpa. 

 
3 Queda aquí interrumpida la lección que continuará tras el fragmento que sigue. 



 176 

Es verdad. Tan mal a la sazón me veo, que me he hecho perezosa. Hasta ahora dios se ha 

compadecido. Hoy me castiga. ¡Pobrecita! Esto me lo merezco y es justo el castigo) 

 

Continúa el dictado del 12 de junio, hoy 14 de junio. 

Y expió en su Cuerpo santísimo todos los pecados. Y para que vosotros pudieseis 

revestiros con el traje nupcial, vestido limpio y ornamentado, se vistió Él de llagas, heridas, 

cardenales y sangre. 

Se abatió sobre Él la ira Divina de Dios, la ira de vuestros infinitos pecados, desde el 

Pecado primero, padre de todos los demás, hasta el último que será hecho; y la Justicia 

clavó y ahogó todas las culpas en su Cuerpo inocente. Cual ciervo acosado por una turba de 

arqueros, así fue acosado Él por las flechas de Dios para que fueran expiadas con su Sangre 

todas las culpas. 

De la cabeza, en la que tan solo anidaron pensamientos santos y de la que únicamente 

salieron palabras de sabiduría, de justicia y de amor, a sus dulces pies de Mensajero de Paz 

que, para venir, había salvado distancias y bajado valles cual ningún otro hombre salvará y 

bajará –habiendo atravesado la distancia abismal existente entre sus naturalezas divina y 

humana y descendió hasta el profundísimo, angosto, oscuro y contaminado valle de pecado 

y de dolor que es la Tierra, tan distinta del Empíreo sin confines, todo luz, pureza, armonía 

y gozo superiores a toda concepción humana, para encontrar en ella, después de tantas 

pruebas, fatigas y penas, la Cruz– de la cabeza a los pies fue todo una llaga. 

Y si resulta imposible contar las estrellas desparramadas por la inmensidad de los cielos, 

así también es imposible contar las heridas esparcidas sobre el Inmenso que se hizo 

limitado en su Carne expiatoria. Porque cada una de las llagas y cada uno de los cardenales 

eran parte del total de las muchas heridas y golpes padecidos por Aquel que, dada su 

naturaleza divina, no era pasible al dolor ni a la muerte, sino que se hizo Hombre para 

borrar los pecados del mundo, hacer las ofrendas que rescatan toda impureza, conocer el 

dolor y la muerte abandonándose a ellos para proporcionar la Vida a los muertos a la gracia 

y a los fieles a ella, la paz de los hijos de Dios sobre la Tierra y la gloria golosísima en el 

Cielo. 



 177 

Podía Dios darse por pagado con otros sacrificios de su Hijo divino que no fuesen los 

atroces e infamantes de la flagelación y de la cruz, suplicios para malhechores y esclavos. 

Sólo la mortificación que suponía para el Verbo tener qué vivir en una carne, su estar sujeto 

a las necesidades del hombre, su vivir entre pecadores, blasfemos, falsos adoradores de 

Dios, lujuriosos, violentos y mentirosos para sacrificarlos con su paso entre ellos, podía 

bastarle al Padre. 

La conversión del hombre, del desorden del pecado al orden de la Ley, podía realizarse, 

claro que podía realizarse, con sólo el amaestramiento de Cristo. La fundación de la religión 

cristiana podía verificarse por la sola permanencia del Emmanuel en Palestina. Otros han 

llegado a fundar religiones que han resistido a los siglos y eran simples hombres. Con 

mucha mayor razón se habría podido llevar a cabo la fundación de la religión cristiana por 

medio de Cristo, Verbo de Dios hecho Hombre, durante su estancia entre los hombres, pues 

nadie fue Maestro más Maestro que Él. Incluso Dios habría podido escoger de entre los 

hombres al más justo de ellos y unir al mismo temporalmente al Espíritu de su Verbo para 

que la nueva religión fuese, por su justicia y verdad, verdaderamente divina. 

El Pecado original y todos los demás pecados habrían podido ser cancelados y los 

hombres redimidos hasta con una sola gota de Sangre de Jesucristo. Habría sido más que 

suficiente la sangre brotada en la circuncisión de su prepucio sacrificado, por cuanto el Hijo 

del hombre, al ser el Inocente nacido de la Virgen inocente e inmaculada, no estaba 

obligado al rito impuesto a los descendientes de Abraham para formar parte del pueblo 

hebreo.4 No era precisa alianza alguna entre el Hijo de María y Dios Padre, ya que él era, no 

el hijo de adopción sino el Hijo Unigénito del Padre santísimo. 

Cristo era hombre, mas la Carne asumida en el tiempo no abolió en Él la Divinidad, antes 

bien se unieron en una sola Persona ambas naturalezas sin que ninguna de ellas sufriera 

mutación en su real esencia. Y así Cristo–Hombre fue en el tiempo y siempre Dios, Uno con 

el Padre y con el Espíritu Santo, como lo era antes de la Encarnación; y fue verdadero 

Hombre por haber sido hecho de mujer por obra del Espíritu Santo sin concupiscencia de 

carne y sin sujeción a la Culpa original ni a culpa otra alguna. 

¡Cómo no habrían de bastar aquellas gotas de sangre divina para redimir a la Humanidad 

sin llegar a la efusión total de la misma entre tantos martirios! Mas, en la unión real de las 

 
4 Génesis 17, 9-14 



 178 

dos naturalezas en una sola persona, en el anonadamiento de Dios en una carne primero y 

en una inmolación total después, está la medida de la inmensidad del amor divino y de la 

gravedad de la Culpa, lo mismo que en la Resurrección está la prueba innegable de la 

verdadera personalidad de Jesús de Nazaret, el Cristo, el Emmanuel, Hijo de Dios e Hijo 

del Hombre, sin posibilidad de duda ni de error. Porque sólo un Dios podía por Sí 

resucitarse a Sí mismo en su parte humana después de tal muerte y tal sepultura, y 

resucitar glorioso sin muestras de heridas a no ser las salutíferas de las Cinco Llagas, hecho 

hermosísimo –Él, que ya era el “Hermoso entre los hijos de los hombres”5 no sólo por 

herencia materna y por hallarse exento de las taras consiguientes a la Culpa, sino también 

por un don divino, necesario a su misión y a su fin– hecho hermosísimo, más majestuoso y 

potente aún que la hermosura de los cuerpos glorificados. 

Esto le habría podido bastar al Padre para conseguir el fin de devolver la Gracia al 

hombre caído y todo lo habría podido llevar a cabo el Padre sin llegar hasta aquel abismo 

de anonadamiento y a aquella cima de dolor que quiso para su Hijo a fin de que fuese 

cancelada la Culpa y reabierto el Cielo a los hijos adoptivos de Dios. Mas ¿qué 

consecuencias se habrían derivado de ahí? Las de nuevos pecados de rebeldía, de desorden, 

de soberbia, de dureza y de negación que habrían precipitado en el abismo a la Humanidad 

sacada de él por el Redentor y anulado su obrar de Maestro, de Fundador y de santificador 

de los hombres. 

La humanidad soberbia, y, más que ninguna otra, la de Israel, ¿habría acaso inclinado su 

frente ante la doctrina, la justicia, las manifestaciones de un hombre, y un hombre del 

pueblo, del hijo del carpintero de Nazaret, si no se hubiera rendido a las maravillas de sus 

milagros, de su Resurrección y Ascensión? ¿Podría un hombre, por santísimo que fuese, al 

que se le uniera por algún tiempo Dios, conseguir el objetivo de hacer aceptar una religión 

tan contraria a su doctrina a la triple sensualidad que muerde, abrasa y enloquece a los 

hombres? ¿Era conveniente y justo que la Religión perfectísima hubiera de ser predicada y 

fundada por la sola permanencia del Emmanuel en Palestina? Y ¿cabe imaginar un mundo 

convertido por las enseñanzas de un simple hombre por santísimo que fuera? 

 
5 Salmo 45 (Vulgata: 44), 3 



 179 

Ninguna de estas preguntas puede tener respuesta afirmativa. No hubiera sido posible, 

justo ni conveniente, porque el hombre la habría hecho nula e imposible de abrazar con sus 

cavilaciones, su incredulidad, sus injustos escándalos y sus necias e irreverentes ironías. 

Porque la Religión de Cristo debía ser universal, y así la contempló siempre el 

Pensamiento divino. Por eso debía ser apoyada, sufragada y reconocida como única y 

perfecta, con perpetuidad hasta el fin de los siglos, digna de ser abrazada por todos los 

pueblos y no sólo por el de Palestina que era ya “Pueblo de Dios”, si bien se había 

cambiado, a través de los siglos y en particular durante los tres últimos años de la vida 

terrena del Verbo Encarnado, en “Pueblo contrario a Dios”. 

Porque hubiera sido excesivamente grande la desproporción entre la culpa y su 

expiación, entre el océano de las culpas pasadas, presentes y futuras de toda la Humanidad, 

desde Adán hasta el último viviente, y la medida del sacrificio, de no haber sido éste de 

inmolación total. 

Porque harto débiles habrían sido para los excesivamente débiles las pruebas de la 

verdadera Personalidad de Jesucristo, de haber Él tornado al Padre tras cumplir su misión 

de Maestro, Fundador y Santificador, sin entes haber sido torturado y muerto de aquella 

manera en presencia de multitudes procedentes de todas las naciones reunidas en 

Jerusalén para la Pascua, de suerte que, tanto los israelitas ignorantes y deicidas, como los 

Gentiles, desconocedores del Dios verdadero, fueron testigos y testificadotes, con 

desagrado, de la verdadera personalidad de Jesucristo, Dios y Hombre, que por Sí mismo 

resucitó y se apareció a muchos tras la resurrección después de haber sido capturado, 

torturado, muerto por los de su Pueblo y confirmado como muerto por la lanzada del 

romano; y que ascendió al Cielo por su propia virtud a la vista también de muchos llegados 

asimismo a Jerusalén para la fiesta próxima de las mieses o de la siete semanas, llamada 

más tarde de Pentecostés, de toda la Diáspora, ya fuesen israelitas puros, prosélitos o 

familias mixtas compuestas de gentiles y hebreos.6Nada carece de razón en lo que establece 

o permite Dios. Y esta razón es perfecta y buena. Por eso fue inmolado Cristo en el viernes 

pascual, resucitó mientras aún duraba la aglomeración de la Pascua, ascendió cuarenta días 

después, cuando nuevamente se hallaba la ciudad atestada de peregrinos que volvían para 

 
6 Mateo 26-28; Marcos 14-16; Lucas 22-24; Juan 18-21; Hechos 1, 6-11 



 180 

Pentecostés y se habían quedado para cumplir con el doble rito de presentar cada uno de 

los hijos varones en el templo y para las dos fiestas de primavera. 

Aquellos peregrinos, al desparramarse seguidamente para retornar a sus respectivas 

ciudades de la Diáspora y asimismo a cualquiera otra parte, habrían de esparcir por 

doquiera que habitaran, la nueva de los prodigios que habían visto y, sin saberlo, habrían 

de contribuir a divulgar por el mundo la verdad de que Jesús de Nazaret era el Hijo de 

Dios, el Predicho por los Profetas, el Mesías esperado, el Salvador y Redentor; al igual que 

contribuyó a idéntico fin Poncio Pilato con su informe a Cayo Tiberio César sobre el 

proceso y condena de “un hebreo de Nazaret, por nombre Jesús, muerto por voluntad del 

pueblo, acusado de subvertir la nación y de instigar al pueblo a no pagar los tributos al 

César, pues no había sino un solo rey sobre la Tierra y éste era Él: Jesús”; como sirvieron 

Longinos7 y los demás legionarios que vieron su mansedumbre y la majestad que se 

traslucía aun a través de aquella cubierta de heridas que desfiguraban al Mártir, oyeron sus 

palabras solemnes en el interrogatorio del Procónsul y, a lo largo de la vía dolorosa y de su 

cruz, asistieron a los prodigios que acompañaron su muerte. 

Todo y todos sirvieron para dar testimonio de que Jesús de Nazaret era el Hijo de Dios. 

Fijaos, hombres, y meditar en qué tiempo acaecieron los principales acontecimientos de 

Cristo. Ocurre el Nacimiento cuando el edicto de un César llama a los hebreos esparcidos 

por la Tierra a sus ciudades de origen para ser censados.8 La Muerte, la Resurrección y la 

Ascensión tienen lugar cuando los preceptos de la Ley mosáica9 hacen que se reúnan los 

hijos dispersos de Israel, en torno al Templo, en la Ciudad santa. 

Es la Humanidad la que debe ser salvada por aquel Infante que gime en su pesebre. Y la 

Humanidad, representada, no sólo por los palestinos sino también por los hebreos 

emigrados en diferentes naciones, se reúne por aquel tiempo en la nación donde Él viene a 

la luz. 

Es la Humanidad, que debe ser redimida por el Cordero inocente de Dios muriendo en la 

Cruz, la que se agrupa en la ciudad deicida y homicida por el tiempo en que Él iba a ser 

 
7 Es el nombre, no bíblico sino tradicional, del soldado romano que atravesó con su lanza el costado de Jesús: Juan 19, 

34 
8 Lucas 21, 3 
9 Éxodo 12, 21-27; 23, 14-19 



 181 

inmolado, presenciando así el delito cometido, en el tiempo y modo predicho por los 

Profetas,10 con el Rey Mesías: el Hombre–Dios. 

Es también la Humanidad, agitada por sobresaltos y remordimientos, por dudas y 

afirmaciones, la que debe ser confirmada en la fe y se halla presente cuando, tras la 

sacudida del segundo terremoto, resucita el Occiso mientras el Sepulcro se vacía del 

Viviente inútilmente muerto y tiene así la respuesta de Dios Uno y Trino, respuesta 

mitigante o torturante sobre el Hombre de Nazaret. 

Es igualmente la Humanidad, siempre dudosa por ser siempre soberbia y proterva, la que 

está presente, en aquella mañana fúlgida de nisán, cuando Aquel a quien no se le quiso 

reconocer por lo que era ni escuchar, antes se le dio la muerte esperando así apagar su voz, 

que siempre hablará y siempre encenderá en el amor hacia Él a los hombres de buena 

voluntad, la Humanidad le vio ascender a pleno sol, más resplandeciente que éste por la 

luminosa belleza y hermosura de los cuerpos glorificados. 

Y es, en fin, la Humanidad, todavía titubeante después de tantas pruebas, la que se halla 

presente al milagro pentecostal,11 a la epifanía de la Iglesia docente, la que, no por 

capacidad propia, sino por haber quedado repleta del Espíritu Santo, de la incorpórea 

Tercera Persona de la Trinidad Eterna bajada a la Tierra, –tal como la Segunda Persona lo 

había anunciado antes de consumar su Sacrificio y ascender al Cielo, a ese Cielo del que 

bajara por el Querer de la primero Persona y por un único trino amor que quiere, en Uno, 

lo que las otras dos quieren, siendo ellas una única Unidad en tres personas– indica su 

magisterios de la Religión. 

Las obras de Dios son obras de verdad y de luz, completándose con la luz y afirmándose 

con la verdad. La verdad apetece y busca la luz. La luz que resplandezca la verdad aun para 

pupilas que se empeñen en ser ciegas. Y esto, para que puedan decir: “No le habíamos 

visto” y para que la condena que habrá de darles el juez divino sea condena motivada por su 

malvada voluntad y voluntariamente merecida al hacerse obstinadamente ciegos en no 

reconocer la verdad. 

Dios, en su amorosa voluntad, se conduce de tal suerte que todos puedan percibir la 

Verdad y tengan así el modo de salvarse. Es deseo de Dios que todos se salven. Que todos 

 
10 Salmo 22 (Vulgata: 21); Isaías, del 52, 13 al 53, 12 
11 Hechos 2, 1-36 



 182 

alcancen la gloria es su eterno suspiro. Y que tantos rechacen su salvación y la gloria 

constituye su infinito dolor. 

Para que todo aquellos que son de buena voluntad recibiesen la justificación, la salvación 

y la gloria, mandó Él a su Verbo entre los hombres y le vistió de Carne pura, santa e 

inmaculada para que la Sabiduría de Dios hablase a las gentes, las amaestrase y el Cordero 

de Dios fuese inmolado y así redimiese a la Humanidad de la Culpa que la privaba de la 

Gracia y los hombres, nuevamente creados para la vida sobrenatural, pudiesen caminar por 

la senda de Cristo y alcanzar el Reino celestial, el conocimiento y visión de Dios y la Vida 

eterna y gloriosa, fin éste para el que Dios los creó”. 

* * * * * 

 

 

6 enero 1950 

Dice el Espíritu Santo: 

Escribe; y sirva de respuesta a las necias deducciones de algunos. Respuesta el 

prolongado silencio (18 meses), y respuesta la nueva palabra. 

Respuesta el prolongado silencio, porque es respuesta que dice a tus calumniadores que 

no hay en ti voluntad de escribir o no escribir sino, únicamente, voluntad de obedecer a 

Dios. 

Si Él habla, tú escribes. Si Él calla, tú no escribes, pues no eres simuladora de cosas 

extraordinarias ni una desequilibrada que tome por sobrenaturales palabras y visiones 

dictadas por el delirio. Tú eres el instrumento y la portavoz. Y un instrumento permanece 

inerte hasta que el artífice lo toma en sus manos para realizar con él un trabajo. Y un 

portavoz no tiene voz hasta en tanto la voz no la llena de Sí para que la difunda por el 

mundo. Esto y no más eres tú. 

Y es respuesta la nueva palabra, tras el prolongado silencio, para decir la verdad a los 

ciegos que tienen sus ojos cubiertos con las escamas de su carnalidad, los cuales ven las 

cosas como se las presenta su malvado pensamiento y no como son en realidad porque 

están ciegos. Ven lo exterior y no saben lo que pasa entre el Espíritu divino y el espíritu del 



 183 

siervo de dios. Ven el aparente silencio, pero no pueden penetrar los motivos de este 

silencio, porque el hombre carnal no puede penetrar con su opaco pensamiento en los 

misterios de la Luz hecha Palabra. 

Para responder a estos necios, digo Yo ahora que voy a hablar después de tanto callar. 

Mas porque soy Dios y Dios es Bondad, no te violentaré a ti, víctima que te vas 

consumiendo más y más. Ajustaré mi Palabra a tus posibilidades físicas, dando así una 

nueva lección a los culpables contra la caridad y la justicia y, por ende, contra Dios, los 

cuales no regulan con la caridad y la justicia sus actos para contigo que te encuentras 

enferma, y pecan contra el doble amor que la ley antigua y el verbo encarnado proclamaron 

ser el primer mandamiento,1 sin el cual no pueden ser verdaderos y vivos los otros, y son 

vanas, falsas y despojos muertos, sin valor alguno para el juicio de paz y de gloria, las 

manifestaciones formales y literales del culto. Porque lo que es vida divina, lo que diviniza 

hasta, incluso, una sonrisa, haciendo de ella motivo para un premio futuro, es el amor. 

Sólo el amor. 

No sin acuerdo divino quedaron detenidas las lecciones en el versículo 4° del capítulo 8° 

de la Epístola a los Romanos para reanudarlas en el versículo 5° del mismo capítulo 

después de 18 meses. Hasta el 4° se hablaba de ti, que vives del espíritu, y de quienes son 

como tú. Del 5° en adelante hasta el 7° se habla de éstos. Y en este punto queda reanudada 

la lección, acomodada a los tiempos actuales. 

Hasta el balanceo de un lirio lo regula la Sabiduría de Dios. 

 

 

8 enero 1950 

A los Romanos c.8° v. 5, 6, 7 

 “La ley del espíritu liberó, por Jesucristo, del pecado y de la carne, redimiendo de la 

culpa original y lavando las culpas de la carnalidad nacidas de los estímulos dejados por la 

primera Culpa, estímulos que el hombre no reprime con afilada y heroica voluntad. 

 
1 Deuteronomio 6, 4-7; Mateo 22, 34-40; Marcos 12, 28-31; Lucas 10, 25-28 



 184 

Mas, la ley del espíritu no suprimió la ley del libre albedrío. Por lo que, de haberlo hecho, 

ya no sería justo dar el premio a los victoriosos que se hallarían todos sin culpa aunque 

también sin mérito de no haber querido pecar. 

El libre albedrío y los estímulos dejados por la primera Culpa constituyen un peligro de 

muerte para la criatura hecha a imagen y semejanza divinas y predestinada a la gracia y a la 

gloria. Pero son un peligro santo, venido, dado por la Santidad infinita, permitido por el 

infinito Amor para poder dar con justicia a cada criatura lo que ella mereció con su amor o 

con su desamor en el tiempo de la carne con la ayuda de ésta y con la victoria de la voluntad 

espiritual sobre la carne por amor a Dios y aspiración al Cielo, no por evitar el Infierno sino 

únicamente por un movimiento de amor hacia el amor indecible e incognoscible que sólo 

una vida y muerte en gracia permitirán comprender, conocer y poseer. 

Ahora entre las muchedumbres de cristianos y cristianos católicos, son muchos los que 

llevan la señal exterior del cristiano lo mismo que los antiguos fariseos llevaban las 

filacterias en la frente y en las muñecas, pero que después no tienen la verdadera señal del 

cristiano en su corazón, como tampoco tenían los fariseos la verdadera ley dentro de su 

corazón, regla, tanto para aquellos como para éstos de la verdadera vida de hijos de Dios. 

Llevan el nombre y la señal exterior de cristianos, mas no la vida de tales. 

La vida cristiana es amor. Toda amor. El Amor es el que dio los mandamientos a los 

cristianos. Y el amor de los cristianos es el que les hace posible la práctica efectiva de los 

mandamientos. El Amor es el que propone y dispone para premiar. Y es el amor de los 

cristianos el que acoge y pone en práctica para merecer el premio y dar contento al amor. 

Mas el amor, impulso que viene del generador de todas las cosas, de las criaturas 

procedentes de su voluntad –desde el tallo de hierba hasta el sol, desde la piedra opaca e 

inerte a la estrella esplendente que trasvuela por el firmamento, desde el gusano hasta el 

hombre divinizado por la Gracia, desde el animal al ángel– es un impulso espiritual, como 

Espíritu purísimo Aquel que, siendo el amor infinito, lo infundió, desde su creación, a una 

con el ser, en las criaturas habitantes del Reino de los Cielos (los ángeles fieles) y en las que 

surgieron y surgirán (los espíritus bienaventurados) a lo largo de milenios. 

Y el amor, al ser espiritual, no puede ser gustado ni poseído por aquellos a los que 

domina la carne. La carne acostumbra llamar “amor” al apetito concupiscible hacia otra o 



 185 

muchas otras carnes. Mas eso no es amor: eso es libídine, lujuria, concupiscencia de la 

carne. 

El amor lo tuvieron perfecto, dentro de lo que cabe en una criatura y en la medida de sus 

méritos y de su santidad, el Hijo del hombre, María su Madre y el Justo José. Tres grados 

diferentes de perfección que resplandecen a distancia de otras perfecciones de justos, desde 

Juan, el apóstol virgen de Jesús, a los justos de todos los tiempos, es decir; aquellos que 

caminaron según el espíritu divinizado por la caridad que es también Dios en el hombre. 

Estos tales, los separados, los segregados, consagrados a Dios, poseen y gustan el amor. 

Los otros: los cristianos según la letra y no según el espíritu, poseen y gustan la 

concupiscencia de la carne que no es amor sino apetito de placer carnal. Entre los primeros 

y los segundo media un abismo. Entre los primeros y los segundos está la imposibilidad de 

alianzas y la incomprensión en todo. Un puente se halla tendido sobre el abismo, un puente 

en sentido ascendente: el nombre de Dios. 

Los primeros, con su amor compasivo hacia sus pobres hermanos, lanzan llamas desde el 

extremo más alto del puente y les tienden la mano a sus pobres hermanos para ayudarles a 

salvar el abismo y ponerles en la vía del espíritu, haciendo valer para ellos la seducción de 

ese Nombre que despierta percepciones de gozos inenarrables. 

Mas los segundos, o no atienden a la invitación, o tras haber subido un poco, agobiados 

por el peso de la carne, seducidos por los frutos de ésta que se hallan en la parte baja del 

puente que enlaza la Tierra con el cielo, se precipitan de nuevo sobre las palpables, 

materiales y carnales frutos de la carne y se alimentan de ellos, dejando de apetecer los 

misteriosos y espirituales frutos del Cielo, insípidos a su gusto carnal y pervertido que lleva 

la corrupción a su espíritu, por cuanto “la prudencia de la carne es muerte”.1 

Ahora bien, los segundos, que creen poder servir a Dios y a Mamón, balanceando y 

contrabalanceándose con prácticas y ritos religiosos literales, con actos propios de la carne, 

y tomando la Misericordia divina por abobada bondad de la que es lícito reírse cuando la 

vida es bella, buena la salud, los negocios y riquezas cosas floridas, limitándose a un 

arrepentimiento en el último extremo para evitar el infierno, arrepentimiento que Dios, 

escarnecido durante toda la vida, no siempre concede poder llevar a cabo, se tienen por 

“sabios” porque saben gozar y rezar, ¡Oh!, fangosas oraciones que producen náuseas al 



 186 

Purísimo. Esta es la “prudencia de la carne”, que no paz, vida, ni terreno y moneda de 

futura y eterna paz y vida celestial. 

Mas estos tales son los amigos–Judas de Dios. Los que, al igual del Traidor, fingen 

obsequiar a Dios y al prójimo, presentes ambos en el Dios–Hombre Jesús; y le llama 

“Amigo” –a Él, presente siempre en sus verdaderos hijos, en aquellos que viven según el 

espíritu y se nutren con alimento espiritual del que únicamente gustan– y después 

traicionan a Dios y Le son enemigos al desobedecer su Ley de amor y el Decálogo en su 

totalidad, poniendo obstáculos a su querer y oprimiendo y crucificando a sus siervos, a sus 

voces y a sus instrumentos. 

Ahora bien, el final de Judas no fue sólo muerte de la carne sino muerte también del 

espíritu. Él era ya un “muerto”, un “despojo” de Satanás al tiempo en que aún estaba 

comiendo el cordero con el Cordero y el Pan de Vida bajaba a él.2 Y fue justo más bien 

entonces que, por su hipocresía, entra Satanás en él como supremo y eterno señor. Porque 

Dios es Verdad y no puede estar donde se hallan la mentira, la hipocresía y el falso 

testimonio contra un inocente. Todo eso era Judas. El Pan de Vida no pudo sobreponerse al 

sabor del fruto carnal y Judas, mezclando sacrílegamente el apetito concupiscible de la 

carne con el fruto suavísimo y santísimo del Sacramento de amor, signó su decreto de 

muerte eterna. 

Porque amor y odio no pueden vivir unidos. Porque no se puede servir a la vez a Dios y a 

Satanás. Porque no se da perdón del pecado contra el Amor, pecado deicida y fratricida. 

Porque no pueden entrar en el reino de la Verdad el hipócrita, el mentiroso y el 

calumniador. 

“Quedan fuera de la celestial Jerusalén los perros, los venenosos, los impúdicos, los 

homicidas, los idólatras y cuantos aman y practican la mentira”. (Apocalipsis, c. 22, v. 15). 

Ahora se envenena y se mata incluso sin otro veneno que la calumnia y el dolor 

proporcionado al hermano. Ahora se idolatra también tomando por ídolo al propio yo al 

que se adora creyéndolo perfecto o se idolatra a cualquier otro yo. 

 
1 Romanos 8, 6 
2 Juan 13, 27 



 187 

Yo digo que es más fácil que se salve un Dimas,3 sincero en su confesión, que no un falso 

servidor de la Ley y de Cristo. Porque Dios ama paternalmente al pecador que se 

arrepiente. Mas su bondad rechaza al que convierte en fruto concupiscible los mismos 

dones de Dios y pone motivos de interés carnal hasta en donde no hay sino interés divino. 

Y como Jesús rechazó a los falsos discípulos de que habla Juan en el c. 6, v. 22–72 de su 

Evangelio, así tampoco agradan al Padre los falsos cristianos que, al tiempo que le honran 

con formas exteriores, lo combaten realmente criticando sus designios y a sus siervos, y 

juzgan, como necios, lo que sólo el tiempo y Dios mismo aclararán: acciones o aparentes 

contradicciones que tienen su razón, y razón divina, de ser y que constituirán un sello de 

gracia para el siervo de Dios y una condena para quienes quisieron juzgar a Dios con ellas”. 

* * * * * 

 

 

19 enero 1950 

A los Romanos c. 8, v. 6–7–8. 

“La perfección es amor. El amor es armonía. La armonía es orden. 

No se da armonía donde se altera el orden. No se da amor donde se altera la armonía. No 

se da perfección donde falta el amor. 

Así es en todas las cosas y en todas las obras, lo mismo en las humanas como en las 

sobrehumanas. 

No cabe música verdaderamente armónica si el músico o los ejecutantes faltan a la exacta 

aplicación de las normas musicales de tiempo y de tono. En lugar de una música 

armoniosa, de una armonía, resultaria un ruido discordante que pondrá en fuga a los 

oyentes. 

Imposible resultará la armonía moral entre los componente de una familia, de una 

sociedad, de una nación, de un conjunto de naciones, si entre ellos llega a faltar el amor. El 

desamor, es decir, el desorden en las relaciones recíprocas, lleva a la ruptura y a la ruina de 

la familia, de una sociedad al fin, a la ruina de la nación y a la guerra entre las naciones. 

 
3 Es el nombre, no bíblico sino tradicional, del buen ladrón Lucas 23, 39-43 



 188 

No cabe perfección de costumbres, de leyes ni de vidas, si viene a faltar el amor, esto es, y 

una vez más, la armonía y el orden que son la base de todo cuanto es bueno. 

Por esto la Perfección infinita y eterna –que es Amor, que es Orden, que es Armonía 

súper perfecta hasta el punto de ser Una y Trina sin que ello conduzca a la anulación o 

confusión de una Persona o de las Personas, que continúan tan distintas aun estando tan 

armónicamente unidas por el amor hasta ser una Unidad perfecta y que tal perfección se 

repite de forma distinta, pero con orden idéntico, en el Verbo hecho Carne, en el que se 

unieron la Divinidad y la Humanidad sin confundirse ni aventajarse, quedando cada una de 

las dos cualidades en lo que eran, sin separación del hijo con el Padre y sin abusivo 

privilegio de la Humanidad de Cristo por ser Él Dios– por esto, decía, la Perfección infinita 

y eterna creó armónicamente todas las cosas y todas las criaturas y puede decirse que todo 

el Universo en una sublime armonía que dura desde que es, por cuanto se atiene a las leyes 

sempiternas que regulan el curso de los astros y planetas, la llegada de las estaciones, el 

continuo recrearse de las especies animales y vegetales de modo que a la criatura–hombre 

no le llegue a faltar cuanto le es necesario para la vida terrena. 

Realizada sin fatiga, por haber sido realizada ordenadamente, la creación habría 

continuado sin esfuerzo alguno por parte de las criaturas, de no haber venido el desorden a 

turbar la armonía de los Cielos con la rebelión de Lucifer y la armonía del Edén con la 

rebeldía del Hombre–Adán. 

Se llamaba “Edén” al lugar donde el Hombre fue creado y puesto para que, con su 

compañera, lo poblase. Lo mismo que se llamaba “Cielo” al lugar donde los ángeles, 

espíritus puros, fueran puestos tras haber sido creados por Dios para que le adorasen y 

sirviesen por los siglos de los siglos. Edén quiere decir “jardín”, esto es, lugar de delicias. 

Cielo quiere decir “Reino de Dios”, esto es, lugar de santidad y de gozo. Si el orden nuca 

hubiese sido voluntariamente violado por las criaturas a las que Dios dio, junto con el ser, 

lugares de gozo y de delicias, el Edén hubiera continuado siendo Edén para todos los 

descendientes de Adán y el Infierno no hubiera existido. 

Mas, en primer lugar, el ángel, al conocer por un don sublime los futuros misterios y las 

futuras obras del Señor, misterios y obras que Lucifer, bien que fuese el más excelso de 

entre los ángeles, jamás habría podido realizar, en vez de contemplar adorando el infinito 

Poder y la Caridad de su Creador –lo que habría equivalido a “vivir en el orden, vivir en la 



 189 

armonía de movimientos intelectivos buenos”– se levantó contra su Señor en un acto de 

loca rebeldía que mató en él y en sus seguidores la caridad y en ella la armonía y el orden. Y 

creó… Sí, él fue ciertamente creador. Pero, ¿qué es lo que creó? Creó el desorden, el pecado, 

el infierno. Eso era lo que podía crear uno que se había apartado de Dios. 

El desorden e los movimientos o instintos humanos, que Dios los había proporcionado 

buenos, ordenados y armónicos entre sí en orden y armonía con el fin último para el que 

había creado al hombre, vino a ser creado por Lucifer, el rebelde que, por haber sido “el 

lucero de la mañana” en la creación celeste de los ángeles, se creyó “semejante al Altísimo” 

sobre cuyo cielo trató de “levantar su trono” (Isaías 14). 

El pecado contra el amor, esto es, la soberbia de la muerte y del corazón por la que el 

Hombre–Adán inocente vino a hacerse culpable del tremendo pecado del yo que quiere 

“llegar a ser como Dios” (Génesis 3,5), fue creado por Lucifer que, tras haber pecado él 

sedujo al Hombre para hacerlo semejante a sí en la rebeldía contra el Señor. El Infierno, 

lugar de eterna e inconcebible tortura al que se precipitan los que obstinadamente viven 

odiando al Señor y a su Ley, fue creado a causa de él, el Arcángel rebelde fulminado con sus 

seguidores por la ira divina y vencido por los ángeles fieles porque, despojado a la sazón del 

poder que le comunicaba su estado de gracia, fulminado y “precipitado en el profundo del 

Abismo” (Isaías) en el que su horrendo fuego de odio, sus no menos horrendas luz y llamas, 

tan distintas de la luz y llama de gracia y de amor de las que Dios le había dotado al crearle, 

encendieron los fuegos eternos y atrocísimos. 

El Cielo continuó siendo Cielo aún después de la rebelión y caída de los rebeldes, pues en 

el Reino de Dios todo está fijado por reglas eternas y así – echados los soberbios, los 

rebeldes, los auto idólatras, cuya morada es el estanque ardiente del Infierno– la santidad, 

el gozo, el amor, la armonía y el orden perfectos continúan eternos. 

Mas estaba ya el desorden y, con él el pecado. El dolor y la muerte pudieron infiltrarse 

sinuosamente por entre las delicias del Edén, turbar el orden, la armonía y el amor del 

mismo; esparcir su tóxico, corromper el entendimiento, la voluntad, los sentimientos y los 

instintos; suscitar apetitos pecaminosos, destruir la inocencia y la gracia, apesadumbrar al 

Creador, hacer de las criaturas, antes sobrenatural y naturalmente felices, dos infelices, 

condenado el uno a extraer fatigosamente su pan de la tierra, ahora maldita y productora 

de abrojos y espinas, condenada la otra a parir con dolor y a vivir en el dolor y bajo el 



 190 

dominio del hombre; condenados ambos a conocer el dolor del hijo muerto por el otro hijo 

y la vergüenza de haber engendrado a un hijo fratricida; y, en fin, a probar el dolor de 

morir. 

Todo este dolor milenario tiene su origen en el desorden producido por un rebelde en el 

Cielo y por la aquiescencia al desorden propuesto por la ya maldita serpiente en el Edén a 

los primeros habitantes de la Tierra. Y nunca más pudieron resurgir la primera perfección, 

el primer amor, la armonía y el orden de un principio después que, voluntariamente, un 

ángel y dos inocentes prefirieron el Mal al supremo Bien. 

Ni siquiera el Sacrificio de un Dios haciéndose Hombre para redimir, fue bastante para 

restablecer el estado primigenio del orden, de armonía, de amor y de perfección. La Gracia 

restaura, mas la herida permanece. La Gracia socorre, pero quedan los estímulos. 

Mientras que en el principio, el acceso al Reino de Dios hubiera resultado dulce y sin 

esfuerzo, ahora, en cambio, es preciso “echar mano de la violencia”1 para conseguir el Reino 

de los Cielos. Violencia santa contra la violencia maligna. Porque, desde que se produjo el 

Pecado, están el Bien y el Mal que se combaten fuera y dentro del hombre. 

Dios llama. Satanás llama. Dios inspira. Satanás inspira. Dios ofrece sus dones. Satanás 

los suyos. Y entre Dios y Satanás se encuentra el hombre en el que hay ya dos naturalezas 

que luchan entre sí: la carnal, en la que están los estímulos de la Culpa y la espiritual, en la 

que están las voces de la Gracia. Y si Dios se dirige a la parte que a Él se asemeja, porque es 

Padre que ama a su criatura con la que se quiere reunir tras la prueba terrena de la misma, 

Satanás, su Adversario, el Odiador de Dios y del Hombre, criatura de Dios, se dirige a 

entrambos e instiga a la carne mientras trata de seducir a la espiritual para que venza y 

haga presa aquel “león rugiente que quiere devorar” de que habla el apóstol Pedro”.2 

* * * * * 

 

 

26 – I – 50 

A los Romanos c. 8, v. 6–8 

 
1 Mateo 11, 12; Lucas 16,16 
2 1° Pedro 5, 8 



 191 

“Nadie escapa a esta dolorosa consecuencia del desorden de un ángel y de los Primeros 

Padres. Ni siquiera el Hijo del Hombre, el Verbo santísimo del Padre que, sin haber 

cometido pecado, supo no obstante del asalto del Tentador;1 y que, en el tiempo que fue “el 

Hombre” Aquel que, como carnero expiatorio, cargó con los pecados de todos los hombres, 

fue echado a morir fuera de la Ciudad Santa2 en el mayor de los desiertos –el del abandono, 

no sólo de su pueblo, sino también de los amigos y hasta de su mismo Padre– y, a pesar de 

ser Dios y, por tanto, Eterno, Purísimo y exento de las consecuencias de la Culpa, 

experimentó en propia carne el dolor y la muerte. 

Ni aún María, la Sin Mancha por privilegio divino y por voluntad y fidelidad heroicas, 

escapó a la ley del dolor, consecuencia del pecado. Y si bien no murió materialmente sino 

que traspuso adorando, separándose su espíritu de la carne con el ímpetu de la 

contemplación –para abrir camino a Aquella que no debía conocer la putrefacción de la 

carne al no haber conocido la todavía más totalmente irreparable podredumbre de la Culpa 

y de los pecados, sino que debía, con la carne glorificada unida de nuevo a su alma purísima 

entrar cual Reina en el Cielo– con todo, conoció el dolor y gustó la muerte del corazón al 

ver expirar sobre una cruz a su Dios, el Hijo de sus entrañas. 

Ninguno pues de los nacidos de mujer se encuentra libre de las consecuencias de la Culpa 

que violó para siempre el orden establecido por Dios, perturbó la armonía de las criaturas 

con su Creador, contaminó el amor santo del todo en un principio, con falsos amores, esto 

es, con el hervor de las pasiones carnales fácilmente desordenadas e idóneas para arrastrar 

a la imperfección y a la muerte espiritual al alma humana creada con predestinación a la 

gloria. 

¿Son irreparables estas consecuencias? ¿Representan para los hijos de Adán un obstáculo 

para el Cielo? No. Si la impronta dejada por la Culpa es imborrable, si es permanente el 

castigo del dolor y de la muerte, si los incentivos continúan aún después que el Redentor y 

los Sacramentos por Él instituidos devuelven la Gracia a los descendientes de Adán, no por 

eso está cerrado el Cielo ni negada la gloria a quienes saben conquistar heroicamente la 

santidad. 

 
1 Mateo 4, 1-11; Marcos 1, 12-13; Lucas 4, 1-13 
2 Levítico 16; Hebreos 13, 12 



 192 

Entre otros muchos dones que continuaron aún después de la Culpa y fueron 

reintegrados tras la Redención, el hombre recibió de Dios el entendimiento, la conciencia y 

la Ley. 

El entendimiento tiene capacidad para distinguir lo que está bien y lo que está mal. Y en 

esta labor de distinción lo ayuda, incluso, la Ley divina que indica lo que es bueno y lo que 

es malo e instruye acerca del cómo y el por qué se puede y se debe querer hacer el bien y no 

querer hacer el mal. 

La voz de la conciencia –que podría llamarse “voz del mismo Dios que habla en el interior 

del hombre”– es otra ayuda, no sólo para estimular la voluntad a las acciones buenas o 

detenerla ante las malas, sino que es fuente de la que brota el arrepentimiento y aguijón 

que mueve a la reparación de un mal llevado a cabo para que así reencuentre el hombre la 

gracia de Dios una vez que la hubo perdido por el pecado. 

Es Dios el que se la dio al hombre. Y para que sus actos no carecieran de mérito, le dio la 

libertad de querer. El hombre puede hacer cuanto quiera: lo mismo el bien que el mal. En 

su voluntad de hacer uno u otro radica la prueba que ha de volver a confirmarle en Gracia o 

que ha de lanzarle fuera de la Vida verdadera. 

Las palabras de los ángeles en la noche de Belén3 no fueron palabras de gozo y de 

prometa tan solo. Fueron una lección para los hombres presentes y futuros de que Aquel 

Inocente, colocado en un pesebre y destinado a morir en una cruz, era, sí, el Príncipe de la 

Paz, el Príncipe del siglo futuro, el Salvador, –Jeosciua– el Mesías, el prometido a los 

Primeros Padres en la hora misma de su condena, el Redentor y Pontífice Santísimo y 

Eterno de la verdadera y perfecta religión, pero que sí había de ser todo esto para las 

muchedumbres de descendientes de Adán, les era necesario a éstos poner de su parte la 

“buena voluntad”. 

Con ella no hubiera resultado inútil para algunos el sacrificio de un Dios que se encarna y 

del Hijo del Hombre que muere sobre una cruz. Con ella estos habrían alcanzado la paz, la 

verdadera paz. Paz del corazón sobre la Tierra durante el tiempo del destierro. Paz del 

espíritu, y más tarde, del espíritu junto con la carne resucitada, en el Reino de los Cielos, 

paz esta de desmesurado gozo. Paz entre los hombres, entre los pueblos y ciudades y entre 

 
3 Lucas 2, 13-14 



 193 

las naciones. La buena voluntad del hombre es la condición esencial para que la venida de 

Cristo dé los frutos que el Padre tuvo en cuenta cuando la dispuso. 

En las contrapuestas voces del Bien y del Mal al que Dios deja obrar para poner a prueba 

a los hombres y sacra del mismo Mal motivo de gloria eterna para sus hijos adoptivos, 

heroicos en el vencer el Mal y querer el Bien, la libre voluntad del hombre encuentra la 

manera de conquistar el puesto que le atrae más fuertemente. Todos los actos del hombre 

traen su origen de la voluntad. Si su voluntad es buena, el hombre hará actos buenos o, al 

menos, deseará fuertemente hacerlos. Si su voluntad es mala, los actos que haga serán 

malos o, al menos, deseará intensamente hacerlos. 

Y, llegados aquí, te recuerdo, alma mía, unas Palabras que, tiempo atrás, te dirigió el 

Eterno Amor y que, con caracteres indelebles, se grabaron en tu espíritu y en él brillan cual 

faro que ilumina toda tu vida y tu camino hacia Dios tu Amor: “No basta con no hacer el 

mal. Es también preciso no desearlo”.4 Esto te fue dicho para llevarte hasta donde has 

llegado y en donde verás tu fin. 

Mas debiera decirse a todos, predicarse y decirse en los libros, en la iglesias y, más que 

nada, en las almas. Porque aquel que hoy desea hacer el mal, mañana lo hará ciertamente. 

Por eso te dijo el Verbo: “El que mira a una mujer deseándola es ya un adúltero en su 

corazón”.5 Mientras que quien desea hoy hacer el bien y continúa deseándolo todos los días, 

es, en verdad, como si lo realizara por más que, a causa de una enfermedad u otro obstáculo 

cualquiera, le fuese imposible cumplirlo. 

Un deseo infamado por el amor de que Dios sea amado, conocido, servido y de que un 

pecador se arrepienta, puede conquistar más almas para Dios que no un activo prodigarse 

desprovisto de puro amor y, por tanto, de oculto sacrificio. Porque el deseo inflamado por 

el amor de que Dios sea amado y las almas redimidas, de tal manera se funde con el eterno 

aliento y deseo del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, que llega a hacer de la criatura 

humana “una sola cosa”6 con Dios, cooperando a la gloria del Padre, a la redención del Hijo 

y a la santificación obrada por el Espíritu Santo. 

Los hombres de buena voluntad que, con sus actos o con el deseo martirizante de 

realizarlos, más aniquilador a veces que el propio acto, viven de este modo, poseen la 

 
4 “Autobiografía”, primera edición, pag 155. 
5 Mateo 5, 27-28 



 194 

cordura del espíritu y practican, por ello, la ley de la Caridad y la del Decálogo divino y 

llegan a la gloria eterna. 

Los verdaderos hijos de Dios, que viven según el espíritu, bien que obligados a luchar 

contra los asaltos del mal y de la carne, permanecen fieles al orden, a la armonía y al amor 

para con Dios y para con el prójimo y terminan por identificarse con la Perfección eterna: 

mientras aquellos que voluntariamente eligen la sabiduría de la carne, enemiga de Dios y 

de su Ley, tras su transitorio triunfo terreno, conocen la desesperación de los rechazados 

por Dios y el horror de aquel Abismo del que es rey Satanás”. 

* * * * * 

 

 

29 – 1 – 1950 

A los Romanos c. 8° 

“Se dirige el Apóstol a los hijos de Dios. El Amor se dirige asimismo a ellos, ese mismo 

Amor que inspiró a Pablo y que inspira, amaestra y santifica a aquellos que aman a Dios. 

También en estos aparece congénita en su carne “la ley del pecado” desde que quiso probar 

la fruta prohibida. 

Ninguno de los siervos de Dios dejó de probar este yugo, esta cadena, este “aguijón” de 

que habla el mismo Pablo quien, por más que fuera arrebatado hasta el tercer Cielo y oyera 

palabras ocultas, no por eso dejó de sufrir los asaltos “de un ángel de Satanás”, instigador 

cruel, envidioso de la santidad del Apóstol, y los estímulos de la carne.1 

Y el inspirado Apóstol que tuvo entrada a los misterios de Dios sin que le fuera posible 

repetir aquellas “secretas palabras” que se revelaron, no profiere lamento alguno por estos 

asaltos y estímulos, no se queja del Señor por haberlos permitido sino que, “teniendo en sí 

el espíritu de Cristo, comprende la razón sobrenatural de amor y de justicia que permitió 

tales asaltos y estímulos a seguido de “la grandeza de las revelaciones”, acepta la respuesta 

de Dios y proclama: “Así pues, me gloriaré de mis enfermedades a fin de que habite en mí el 

poder de Cristo”. 

 
6 Juan 17, 11-21 
1 2° Corintios 12, 1-10 



 195 

He aquí cómo el hombre, en el que hay naturaleza carnal y naturaleza espiritual, ley 

carnal y ley espiritual, puede vivir según el espíritu, teniendo en sí el poder de Cristo. La 

Gracia y la buena voluntad contribuyen a tener en orden las partes carnales y espirituales, 

contrapuestas entre sí. Mas lo que afirma, confirma y fija en la ley del espíritu, en la vida 

del espíritu, es la inhabitación de Cristo en el hombre, esto es, la vida en Cristo Vida. En 

Cristo, mística vid, que alimenta a los sarmientos. En Cristo, Cabeza del Cuerpo místico, 

cuya composición se produce por la unión de todos los católicos vivos por la Gracia 

divinamente dada, por la buena voluntad heroicamente practicada por la unión, o mejor, 

por la fusión en Cristo, obrando en cada momento y acción en Él, como Él y para Él. 

La doctrina toda de Jesús y la de Pablo vienen a coincidir en esta lección. 

“Yo soy la verdadera Vid y vosotros los sarmientos. El sarmiento no puede dar fruto si no 

permanece unido a la vid. Si uno permanece en Mí y Yo en él, éste da mucho fruto2 y podrá 

hacer las obras que Yo hago y aún mayores porque mi Padre hará cuanto le pidáis en mi 

Nombre: Yo mismo haré en vosotros cuanto en mi Nombre me pidáis. E, incluso, el 

Espíritu de verdad, que procede del Padre habitará en vosotros y os instruirá en toda 

verdad”.3 

Y esto lo dijo después de haber salido el Traidor que no era digno de escuchar las otras 

más sublimes palabras de Vida, por ser ya un muerto, un impuro, habiendo sido siempre 

un impuro y un cambalachero que oscilaba entre Cristo y Satanás. La Palabra era Vida para 

quien la escogía, adquiriendo así el derecho a ser “hijo de Dios”. Mas era, por el contrario, 

Muerte para quien, habiéndola conocido, no la había escogido con pureza de intención, 

antes, tras haber esperado sacar utilidad y gloria humana de ella, la condenaba y vendía. 

Verdaderamente, también ahora es así. Los que se sirven de la Palabra para conseguir 

gloria y utilidad humanas o, al menos, tratan de hacerlo, están aún más muertos que 

aquellos que no conocieron la Palabra, a los que, ante los ojos justísimos de Dios, les 

servirán de premio, incluso, la ley natural y las buenas obras realizadas conforme a la 

religión por ellos conocida para honrar a la divinidad tal como a ellos les había sido dado 

conocerla. 

 
2 Juan 15, 1-8 
3 Juan 14, 12-14 y 26 



 196 

¡Ay del que “mucho tuvo”4 sin haber dado mucho” ¡Ay de quien trata de servir a Dios y a 

Mammón5 al mismo tiempo! ¡Ay de quienes, habiendo recibido, directa o indirectamente, 

un don extraordinario de Dios, lo rebaja poniéndole precio y trocándolo por una codicia de 

gloria humana y de dinero! 

En la doctrina de Pablo contenida en esta lección aparece también la profunda doctrina 

del Cuerpo místico. 

“Vosotros sois el cuerpo de Cristo y miembros unidos a los otros miembros… Como el 

cuerpo es uno y tiene muchos miembros y todos, por más que sean muchos, forman un solo 

cuerpo, así también el Cuerpo místico de Cristo… que es Cabeza en el Cuerpo de la Iglesia. 

E, incluso, los miembros que parecen más débiles son los más necesarios… habiendo Dios 

dispuesto el cuerpo de tal forma que reciban un más alto honor aquellos miembros que 

carecían de él…6 pero que llegaron a ser dignos de honor por su inhabitación en el Cuerpo 

místico y por la inhabitación de Cristo en ellos, de Cristo en el que se encuentra la plenitud 

de la divinidad y de unión con el Padre y con el Espíritu Santo, ese mismo Espíritu “que 

pide (por los miembros) con gemidos inenarrables”, mientras el Padre “conoce a aquel que 

apetece con ansia su Espíritu Santo”, y el hijo amado, que vive en el verdadero cristiano, 

grita con espíritu infundido en los corazones de los hijos de Dios: “Abba–Padre”.7 

Y he aquí cómo le es posible al hombre, a pesar de la disconformidad de la carne con el 

espíritu, de las leyes de la carne con las del espíritu y de los asaltos de Satanás, mantenerse 

en el orden, en la armonía y en el amor, y conseguir la perfección y el Cielo. 

El cuerpo siempre será cuerpo y conocerá los estímulos, al igual que conocerá la muerte 

al final de sus días. Mas el cuerpo quedará sujeto al espíritu por la inhabitación en él de 

Cristo que lo hace fuerte, justo y vivo con la segunda y sobrenatural vida que no conoce la 

muerte. 

No perecerá, por tanto, el que vive en Cristo, por Cristo y con Cristo. No se precipitará en 

el abismo. Podrá ser combatido y derribado a tierra tal vez, mas no perecerá así. Resurgirá, 

después de cada asalto, más fuerte que antes hasta llegar a la última resurrección que no 

tendrá término. 

 
4 Lucas 12, 48 
5 Mateo 6, 24; Lucas 16, 13 
6 1° Corintios 12, 12-27 
7 Romanos 8, 14-27 



 197 

También Cristo, durante su vida pública, pareció muchas veces haber sido vencido, 

puesto en fuga y obligado a retirarse. También Cristo pareció haber sido derrotado para 

siempre el Viernes Santo. Mas aquel su completo aniquilamiento hizo mucho más completo 

su triunfo. Precisamente, por haber sido durante algún tiempo “el reo” merecedor del 

suplicio de la cruz, por haber sido acusado de ser “blasfemos, sacrílego” y el oprobio del 

Pueblo santo”, fue más tarde el Vencedor, el Santo de los santos, el Pontífice eterno y la 

Gloria del Pueblo cristiano. 

Él venció la tentación, el pecado y la muerte. Quien vive en Él y por Él, soporta, al igual 

que Él, la tentación y la vence; y, aunque caiga, no muere permaneciendo en el pecado, no 

permanece en la muerte sino que resucita. Por más que hubiera muerto a causa de un 

imprevisto golpe de viento carnal, resucita siempre, porque habría querido ser de Cristo y 

vivir en su ley que es ley de espíritu. Porque Él, Cristo Salvador, que instituyó los 

Sacramentos para devolver la vida a los espíritus, murió para redimir y enseñó a sus 

Apóstoles a perdonar setenta veces siete8 las debilidades humanas de las que se arrepienten 

de haber pecado, está apostado allí, a la puerta del corazón que le echó fuera con un pecado 

y llama a la puerta para entrar de nuevo y devolverle la “Vida y la Luz”. 

En esta lección viene también al caso la doctrina de Pedro: 

“… Al cual (Señor)… arrimándoos, sois también vosotros como piedras vivas, 

edificaciones sobre Él, para ser casa espiritual (del Señor, dado que el cuerpo del justo es 

templo del Espíritu de Dios), sacerdocio santo para ofrecer víctimas espirituales9 (por 

cuanto todo hombre justo se ofrece a sí mismo en perpetua inmolación de obediencia a la 

Ley por amor a Dios y puede ser maestro espiritual con la palabra y con el ejemplo, 

llevando hasta Dios a otros hombres)… El poder divino de Cristo nos ha dado todo cuanto 

corresponde a la vida y a la piedad… para haceros partícipes de la naturaleza divina”10 

E igualmente encaja en esta lección la doctrina de Juan: 

“Si dijésemos que estamos en comunión con Él y caminamos en las tinieblas, somos 

embusteros y no practicamos la verdad. Si, por el contrario, caminamos en la luz, estamos 

en comunión recíproca y la Sangre de Jesucristo, su Hijo, nos purifica de todo pecado…11 

 
8 Mateo 18, 22 
9 1° Pedro 2, 4-5 
10 2° Pedro 1, 4 
11 1° Juan 1, 6-7 



 198 

Tenemos un abogado ante el Padre, Jesucristo, el Justo…12 Quien diga estar en Él (Dios) 

debe vivir como Jesús vivió…13 Todo aquel que nació de Dios (por haber creído y acogido a 

Jesús y a su Ley) no comete el pecado porque tiene en sí el germen vital de Dios…14 Dios 

nos dio la vida eterna y esta vida está en el Hijo. Quien tiene al Hijo (en sí) tiene la vida y 

quien no lo tiene, no tiene la vida…15 La divina generación le conserva (al que tiene en sí a 

Cristo Vida)… Vino el Hijo de Dios y nos dio inteligencia para conocer al verdadero Dios y 

estar en su Hijo verdadero”.16 

Verdaderamente, para “vivir”, por tanto, la vida verdadera que no conoce término, debe 

el hombre poseer “el espíritu de Cristo”. La carne, en tal caso, esclava del pecado, será 

doblemente esclava del espíritu, animada por el espíritu de Jesús Santísimo que habrá 

sojuzgado al pecado y a la carne que ya no podrá dar muerte al espíritu, antes, por la virtud 

de la santidad de éste, volverá asimismo la carne a la vida para gozar jubilosa ella también 

en el Reino eterno”. 

* * * * * 

 

 

8 – 2 – 50 

A los Romanos c. 8°, v. 12–16. 

“¿A quién debe estar reconocido y obligado, en justa correspondencia por los favores y 

dones recibidos, el que fue beneficiado? A aquel que le benefició. 

¿A quién ha de estar, por tanto, reconocido el hombre? ¿A la carne que se dejó corromper 

por la seducción del fruto prohibido, por el que el hombre, de Dios que era por la gracia 

recibida del Creador, se redujo a simple hombre destinado al dolor, a la fatiga, a la muerte y 

al destierro del Cielo, o más bien al espíritu que, renacido a la gracia, regenerado en la 

misma por los méritos de Cristo y, redivinizado, proporcionará también a la carne la 

posibilidad de gozar del Cielo? 

 
12 1° Juan 2, 1 
13 1° Juan 2, 6 
14 1° Juan 3, 9 
15 1° Juan 5, 12 
16 1° Juan 5, 20 



 199 

Verdaderamente el hombre, más que reconocimiento, debe obediencia al espíritu que lo 

conduce al gozo eterno. Y el espíritu, a su vez, que es movido por el Espíritu Santo, debe 

obediencia y reconocimiento a Dios. 

Si bien todos los hombres son criaturas de Dios, aquellos tan sólo que viven la vida del 

espíritu son “hijos de Dios”. Los otros, aquellos que tan sólo obedecen a los instintos y 

estímulos de la carne como esclavos de los mismos, son únicamente hijos de la carne, esto 

es, criaturas animales en nada diferentes de las especies animales que viven sobre la Tierra, 

en las aguas y en el aire, creadas por Dios en el sexto día (Génesis c. 1, v. 20–25) 

Mas, mientras todas las criaturas animales saben complacer a su Creador obedeciendo 

cada una a la función para la que fue creada sin violar su respectiva ley natural, tanto en el 

procrear como en el servir al hombre y a la naturaleza toda, el hombre que viola el orden en 

sí mismo al violar la ley divina y yendo, por ello, contra Dios y arrebatándole el gozo de dar 

al hombre aquello para lo que le creó, – así como privándose a sí mismo del premio eterno 

que es el fin para el que fue creado – desagrada grandemente a Dios que lo aparta de Sí y de 

su reino por ser un homicida que va contra su propia naturaleza. 

No os parezca esto un error: El pecador que vive y muere en pecado es un homicida de sí 

mismo en sus dos naturalezas que se hallan tan íntimamente unidas que vienen a formar 

una misma cosa. No se puede matar impunemente la naturaleza sobrenatural del hombre 

sin implicar al mismo tiempo en la muerte eterna a su naturaleza humana. Como tampoco 

se puede vivir al modo de los brutos sin dar también muerte precozmente a la naturaleza 

animal: a la carne, con las enfermedades que son secuelas de los vicios. 

De aquí que el hombre que viva animalmente es un homicida y un deicida, pues mata en 

sí la vida animal y la vida espiritual divinizada y hiere al Amor Creador que puso su asiento 

en el espíritu del hombre (vosotros sois templos del Espíritu de Dios)1 hasta que dicho 

espíritu sea asunto a la sede eterna de Dios: al Cielo. 

Por lo que el hombre no es ni debe considerarse deudor de la carne, de la que sólo castigo 

y muerte le pueden venir, sino que ha de ser deudor del espíritu al que debe servir, ya que el 

propio espíritu es el que proporciona a la carne las luces, las voces, las fuerzas, los auxilios y 

los sobrenaturales goces que compensan las tribulaciones cotidianas. Luces, voces, fuerzas, 

auxilios y goces que le vienen al espíritu de Dios que inhabita en él. 



 200 

Este ser deudor y siervo del espíritu ¿supone acaso una esclavitud para el hombre?. No. O 

¿es tal vez un motivo de temor exagerado, de miedo continuo y de incertidumbre 

paralizante? Tampoco. 

Cuando un hombre es débil, bien por su edad o por enfermedad; cuando uno es ciego o 

de vista defectuosa tan sólo; cuando es tardo de oído o de mente obtusa, se hace ayudar de 

quien no tiene defectos ni debilidades. De igual manera debe el hombre hacerse ayudar de 

las luces, voces, fuerzas y auxilios del espíritu que saca sus luces, sus voces y sus fuerzas del 

Espíritu de Dios. 

De entre los muchos dones otorgados por el Padre Santísimo a sus hijos de adopción, éste 

del señorío del espíritu divinizado sobre la materia, es uno de los más señalados, puesto 

que le proporciona a la carne el modo de poder llegar a la vida gloriosa. No es esclavitud 

sino elección al más alto grado que criatura alguna puede alcanzar. Esta es la adopción 

divina de la se deriva la filiación espiritual de Él, esto es, de Dios, por la que los hombres 

pueden llamarle “Padre” –hablo de los hombres a los que Cristo y la vida en Cristo les 

devolvió la Gracia y se la mantiene viva– a Aquel a quien el mismo pueblo elegido no osaba 

llamarle directamente con su Nombre Santísimo y le llamaba temblando: “El que es – 

Jehová”.2 

Mas el hombre en el que vive Cristo–Gracia puede llamar “Padre” al Eterno del que es 

Hijo el Verbo Encarnado. Porque es Cristo el que todavía llama desde el interior del 

hombre al Padre Creador de todos los hombres. Y porque Cristo es Verdad, ese su llamar 

“Padre” desde el interior del hombre y con el hombre, hace que Dios venga a ser el 

testimonio seguro de que todos aquellos que viven y obran por el espíritu y movidos por el 

Espíritu Santo que habita en ellos sean verdaderamente “hijos de Dios”.” 

* * * * * 

 

 

20 – 2 – 50 

A los Romanos c. VIII, v. 17–19 

 
1 1° Corintios 3, 16: 6, 19; 2° Corintios 6, 16 
2 Éxodo 3, 14 



 201 

“Es propio de todo hijo tener semejanza con su padre. Quedó ya explicado1 en qué estriba 

la semejanza y similitud del hombre, hijo adoptivo de Dios, con su Padre celestial. Y quedó 

también dicho con qué medios y conforme a qué ejemplar puede el hombre ir alcanzando 

más y más su semejanza con la eterna Perfección. Y quedó, en fin, sentado, como verdad 

firme, que aquellos que viven según el espíritu pueden llamar a Dios:”Padre”, y llamarle 

con la voz para Él más grata: la de Jesús que inhabita con su espíritu en los hijos de Dios. 

Mas un padre no da sólo amor y semejanza a sus hijos. Les da también sus riquezas y su 

herencia. 

La Primera Persona de la Trinidad Santísima, lo mismo que da al Hijo, consustancial al 

Padre, el Reino y la posesión de todo cuanto hay en el Cielo y en la Tierra, da también a los 

hijos de adopción y hermanos de Jesús en la carne, la coparticipación en el Reino y en los 

dominios del Hijo. Les dio ya a los hombres la coparticipación en la vida divina mediante la 

Gracia. Les dio asimismo la coparticipación en los tesoros de Cristo mediante la vida en el 

Cuerpo místico. Y, más allá de la existencia terrena, quiere darles la coparticipación en los 

bienes celestiales y en la herencia de Cristo. 

Estos son los dones y el deseo del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, de los Tres que, al 

igual que son una misma cosa, tienen también un mismo pensamiento, una misma 

voluntad y un mismo amor. ¿Cuál debe ser el deseo de los hijos de adopción para 

corresponder al de Dios? El mismo: coparticipación en la vida divina mediante la fidelidad 

a la Gracia, la unión con el Cuerpo místico y una vida vivida de modo que se alcance el fin 

último que es la coparticipación y herencia en común de los bienes celestiales. 

Y, puesto que, como ya se ha visto,2 no se da victoria sin lucha ni vestido ornamentado y 

pala de gloria sin dolor y sin cruz, –medios por los que Cristo fue exaltado por su Padre 

después de la suprema humillación y obediencia– así como justamente deseáis ser 

coherederos del Reino celestial del que el Cordero de Dios, Verbo encarnado, es Rey de 

reyes y Señor de los señores, así también debéis desear ser coherederos de su parte de 

dolor, inmolación y obediencia, porque sólo así podéis ser con Él, el Victorioso y Glorioso, 

glorificados. 

 
1 En las lecciones precedentes y también en las del 2 y 12 de febrero de 1948 y 21/28 de mayo del mismo año. 
2 En la lección del 7-11 de junio de 1948 



 202 

Breve, siempre es breve la prueba terrena en relación con la eternidad. Relativos, siempre 

son relativos el sufrimiento y la cruz comparados con el gozo celestial e infinito, como todo 

cuanto viene de Dios, para aquellos que están ya en el conocimiento de Dios como “hijos y 

herederos suyos” 

¿Qué es lo que constituye el premio de los bienaventurados? La posesión de Dios. No 

resulta, por tanto, equivocado decir que será este un gozo infinito por cuanto Dios es 

infinito y en la Revelación del mismo y de sus Misterios disfrutarán los bienaventurados de 

un gozo sin medida y, por tanto, infinito. 

De igual manera, siempre serán relativas las humillaciones terrenas respecto a aquella 

gloria que se manifestará en los elegidos cuando les comunique Dios, con medida plena y 

perfecta, su Gracia, su Belleza, su Conocimiento, el Fuego de su Amor, su Luz, todos sus 

Atributos, todos aquellos Bienes, todas aquellas glorias y todas aquellas virtudes que Él 

tiende a comunicar de forma relativa y proporcionada al viviente, haciéndola más vasta, 

profunda y elevada a medida que el viviente va creciendo en la vida sobrenatural y se vacía 

de sí y de toda otra cosa para acoger a Dios en el tiempo en el que el hombre se encuentra 

todavía en la Tierra. 

Entonces, sólo entonces, al final de los tiempos, cuando los cuerpos resucitados de los 

santos hayan sido asuntos a la gloria y se hayan unido a sus respectivos espíritus ya 

bienaventurados y gloriosos, la creación, tras una espera de milenios, contemplará la 

revelación de los hijos de Dios, la revelación de lo que desde un principio deberían haber 

sido siempre los hijos de Dios si en aquel principio el primero de ellos no hubiera pecado 

afeando con una Mancha sacrílega, envilecedora y dolorosa la Creación perfecta llevada a 

cabo por Dios. 

Todas las cosas serán entonces restauradas conforme las había Dios concebido antes de 

crearlas. Y, lanzados el diablo y sus servidores al estanque eterno3 sin libertad ya de salir ni 

de actuar por los siglos de los siglos y, desaparecidos de la creación la muerte y el dolor 

junto con el Príncipe del mal –por el que entraron en el mundo, a la par de la culpa, el dolor 

y la muerte– las cosas de antes cesarán. Sí, cesarán las cosas que fueron bellas, buenas, sin 

lutos ni miserias, sin crueldades ni engaños, sin malicia ni corrupción, pero a las que 

 
3 Apocalipsis 19, 20; 20, 10 y 14-15; 21, 8 



 203 

Satanás y la flaqueza del Hombre y de los hombres malearon trocándolas nocivas, 

dolorosas, crueles, engañosas y corruptas. 

Y, con la Jerusalén eterna,4 se dará inicio al nuevo mundo, ese mundo nuevo eterno al 

que ya no tendrá acceso posible Satanás, en el que el dolor no podrá torturar, la malicia 

confundir ni la violencia dañar y causar la muerte. 

Será la gran revelación de los hijos del pueblo eterno de Dios, esa revelación cuya 

magnificencia sólo Dios, que todo lo conoce y ve desde la eternidad, conoce y ve en su 

Pensamiento con el ojo del Verbo, a través del cual todos los hijos de Dios tendrán 

igualmente la perfecta revelación de Dios al que verán y conocerán sin limitación alguna”. 

* * * * * 

 

 

3 marzo 1950 

A los Romanos c. 8, v. 20–21 

““La creación estuvo sujeta a la vanidad”, dice Pablo. 

Ya expliqué1 cómo fue la desmesurada vanidad de pretender ser como Dios que fue causa 

de la Culpa y de sus consecuencias. Toda la creación, por culpa de la loca vanidad del 

hombre, obra maestra de la Creación, quedó afeada por el Pecado y por los pecados contra 

Dios y contra el prójimo. El más afectado de toda la creación, más que las otras criaturas 

inferiores, fue el hombre, la criatura superior, por ser la única criatura de naturaleza 

racional, libre, inteligente, capaz de desarrollo, en el sentido humano de la palabra, no sólo 

físico sino también intelectual, y capaz asimismo de desarrollo espiritual por ser él, el 

hombre, según la acertada sentencia del gran teólogo:2 un infinito en potencia y una 

capacidad que sólo Dios puede colmar. 

 
4 Apocalipsis 21-22 
1 En las lecciones sobre el pecado original. 
2 San Agustín, en su libro de “Las confesiones”, Libro I, cap. I, n° 1 , expresa un pensamiento equivalente: “Fecisti nos 

ad te et inquietum est cor nostrum donec requiescat in te” (Nos hiciste, Señor, para ti y nuestro corazón está inquieto 

hasta que descanse en Ti) 



 204 

Ciertamente es así. Y lo es desde que existe el hombre. Y si bien la Culpa redujo 

grandemente tal capacidad, con todo no pudo privar al hombre de estas dos cualidades de 

las que Dios le había dotado al crearlo. 

En la propia pareja primigenia, una vez que la muerte de Abel3 dispara los humos locos 

del orgullo que hasta aquel momento habían tenido al hombre bajo la sugestión del 

Rebelde eterno, volvió a despertar de nuevo esta capacidad aletargada a resultas del golpe 

recibido del pecado y del castigo. Y el hombre, alzando otra vez su mirada al Cielo que 

perdiera, buscando a Aquel que tan justamente le había echado, comprendió nuevamente 

que sólo Dios podía consolar su dolor, colmar su deseo de amor, levantar sus fuerzas 

morales con las esperanzas eternas y con la promesa depositada en Adán a la vez de la 

condena:4 de que su seductor habría de ser vencido y de que la liberación de su ruin 

penuria, esto es, la restitución de su estado de Gracia y, por ende, de la herencia del Reino 

de los Cielos, se habría de realizar mediante la Mujer5 que, siendo Virgen, daría a Luz al 

Emmanuel,6 al Salvador y Redentor. 

He aquí entonces cómo la creación, sujeta a la vanidad y, podría decirse, obstaculizada 

para progresar hacia su perfección final: la del espíritu cada vez más triunfador sobre la 

materia, reemprendió su camino en dirección a la luz, a lo alto, hacia Dios, hacia su fin, a 

todos los cuales les habría vuelto la espalda, bajando no sólo la pendiente que va del 

Paraíso terrenal a la Tierra, sino también la que va de ésta al reino de las tinieblas y del 

pecado. 

Faltaba, es cierto, la Gracia, sol del alma que por ella ve distintamente y por ella 

germinan las virtudes y crece en perfección; mas permanecían la conciencia y su voz: la 

llamada paternal de Dios hacia Sí mismo y hacia el fin último. Es decir, que permanecía en 

el hombre, a una con el alma espiritual y, unido a ella, ese mínimo suficiente apto para 

hacerle capaz de tender a su fin, ese terreno dispuesto a acoger, ya que no la reintegración a 

la Gracia, sí, al menos, aquellas luces que Dios jamás escatimó a hombre alguno, por 

culpable que fuese, con las que pudiera mantener vivos aquel conocimiento y aquel amor de 

Dios que de Él recibiera el hombre a una con su existencia y con él seguían latentes. 

 
3 Génesis 4, 1-16 
4 Génesis 3, 14-19 
5 Génesis 3, 15 
6 Isaías 7, 14; Mateo 1, 22-23 



 205 

Escribe Pablo –y es esta una frase mal entendida, ya por la dificultad que entraña, o bien 

por el deseo de entenderla mal con el fin de desalentar a los hombres en la persecución del 

Bien para conseguir el Cielo, asegurando que el hombre, por sentirse con tendencia al 

pecado, no puede salvarse. Teoría esta, herética, nacida de las ramas desgajadas del tronco 

de la mística Vid y de miembros rebeldes que se separaron del Cuero místico. Profesión 

contraria al Amor divino que creó con predestinación a la Gracia y a la Gloria y no a la 

condenación. Profesión justamente condenada por la Iglesia docente– escribe Pablo: 

“Sujeta a la vanidad, no por su voluntad sino por la de Aquel que la sujetó con la esperanza 

de que también ella sea liberada de la servidumbre de la corrupción para tener parte en la 

libertad gloriosa de los hijos de Dios”. 

Ahora bien, muchos que son ciertamente sacrílegos, herejes, negadores del atributo 

principal de Dios, nuevos satanes, como odiadores del amor y de la verdad, hacen de esta 

frase fundamento de su pseudo–religión y así dicen: “¿Veis quién es el que quiere vuestra 

caída, vuestra debilidad y vuestra ruina? Él, ese al que llamáis “Padre”. 

No. A esta horrenda blasfemia, a esta insinuación de la astucia diabólica más sutil, 

respondo Yo; respondo así: Dios sometió al hombre a la prueba para confirmarle la Gracia. 

Y esto, incluso, por aquellos que acertaron a ser justos aun después de una o más caídas 

momentáneas purificadas por un sincero arrepentimiento y una caridad ardiente. Mientras 

que para los ángeles rebeldes, cuya naturaleza angélica era superior a la humana – tanto 

que se dijo de Cristo: “Lo hiciste un poco inferior a los ángeles”7 – no hubo promesa de 

perdón ni supervivencia en ellos de cuanto pudiera servirles para llevarles de nuevo, a 

través de la contrición y del amor perfecto, a su primer estado bienaventurado. Para el 

hombre hubo todo esto y mucho más: las voces de los Patriarcas y de los Profetas 

confirmando una y otra vez la promesa del Redentor contenida en el Protoevangelio,8 las 

revelaciones de Dios a través de sus manifestaciones e inspiraciones a los Patriarcas, a 

Moisés – el libertador y legislador del pueblo hebreo – a Josué, a los Profetas y, como 

culminación del prodigio de su donación, el amaestramiento e inmolación del Hijo de dios, 

Jamás retiró Dios la predestinación a la Gracia para todos los hombres. Jamás. Porque 

Dios no es voluble en su Voluntad y lo que una vez quiere, lo quiere para siempre porque se 

atiene al Querer de su Voluntad. Jamás. Por cuanto Dios nunca obra, según impropiamente 

 
7 Salmo 8, 6; Hebreos 2, 5-9 



 206 

se escribe, como “esperando”, sino “sabiendo”, ya que Dios nada ignora. De aquí que en Él 

no cabe el esperar. Espera aquel que ignora el futuro total o parcialmente, mas no el que, 

como Dios, nada ignora y todo lo conoce desde la Eternidad, incluso el destino de cada uno. 

De aquí que se haya de decir y creer que Dios sometió la creación a prueba en la criatura 

más perfecta de la misma, sabiendo bien que ésta habría de pecar de soberbia y de rebeldía 

por su vanidad de querer llegar a ser como Dios, pero queriendo darle a la misma la medida 

de su amor a los hombres. 

Antes de la creación del hombre, y de la prueba por tanto, Dios había dispuesto el Medio 

con el que el hombre habría de liberarse, en un principio, de la servidumbre de la 

corrupción y alegrarse después con la libertad gloriosa de los hijos de Dios, una vez 

conseguida su parte de herencia en el Reino celestial. Dios, pues, no quiso 3vuestra caída, 

vuestra debilidad ni vuestra ruina, sino que, habiendo querido proporcionarse un pueblo de 

hijos, os creó y, sabiendo que no habríais de preservar en la Gracia, predispuso, aun antes 

de crearos, el Medio santísimo, el más santo y poderoso que hubiera de resultar para 

vosotros, con qué salvaros y daros vuestra parte en el Reino. 

De donde también aquí puede decirse que resplandece en toda su verdad la infinita e 

insaciable Caridad de Dios hacia los hombres, sus hijo de adopción. 

* * * * * 

 

 

14 marzo 1950 

A los Romanos c. 8°, v. 22–25 

“El mundo está poblado, o mejor, estuvo poblado, desde el principio, de criaturas 

irracionales y racionales. Poblado, no porque hubiese muchas de cada especie sino porque 

eran muchas las especies de criaturas irracionales y, sobre ellas, como reina, la pareja de las 

dos criaturas dotadas de razón y de alma espiritual e inmortal, bien distinta de la que es 

llamada “alma viviente” en el capítulo 1° del Génesis, versículo 30, que otra cosa no era sino 

la respiración a la que alude el Libro cuando escribe de ellas que “tenían el alma en las 

 
8 Génesis 3, 15 



 207 

narices”.1 Y todas las cosas hechas eran “buenas” 2 a juicio del mismo Dios Creador que es 

Bondad absoluta y perfecta. 

Eran “muy buenas”. ¿Con qué bondad? ¿Sólo con la de servir al hombre de ayuda para el 

cultivo del Edén, con la de servirle de alimento o de placer? Es decir, ¿con una bondad 

pasiva, por creerse obligadas a hacer aquello, o con una bondad servir hacia el hombre, 

criatura distinta de todas las demás por su posición erecta, por su andar majestuoso, 

belleza de su rostro, poderío de sus actos y de su voz, por ese dominio propio del ser 

racional que se manifiesta en la seguridad de la voluntad, en el mandad decidido, en la 

capacidad de premiar o de castigar con justicia; todas esas cosas, en fin, que infunden a los 

seres inferiores una natural sujeción? 

No. Eran “muy buenas” porque carecían aún de ferocidad, de maldad y de astucia; y así el 

león estaba con la ovejita, el lobo con el cordero, el leopardo con el cabrito y las crías del 

oso estaban con las de la yegua; todo lo cual se trasluce del versículo 19 del capítulo II del 

génesis, cuando se dice que Adán se entretuvo familiarmente con todos los animales de la 

tierra y del aire, dando a todos ellos su nombre, sin ser acometido por los feroces y sin 

infundir temor a ninguno de ellos, porque eran buenos y apreciaban instintivamente que el 

hombre, “bueno” él también, no les habría de castigar sin motivo; y así será también 

cuando, como predice Isaías, “la sabiduría del Señor”, es decir, el reino del espíritu, habrá 

llenado verdaderamente la Tierra (Isaías c XI, v. 6–9). 

Después Adán pecó y la Tierra quedó maldita por su culpa y, entre los muchos abrojos 

que produjo para el hombre decaído, fue uno el de la insubordinación de las criaturas 

inferiores contra él, además de sacar fatigosamente de la tierra, ahora maldita, su alimento 

diario, habrá de defenderse, a duras penas, de los animales que dejaron de ser buenos, 

rebeldes contra él al igual que él lo fue contra el Creador, y enemigos entre sí, porque el 

desorden había instaurado ya su reino que durará mientras no lleguen el Día del Señor y su 

Reinado en que el cielo y la tierra desaparecerán del modo que ahora son, sucediéndoles un 

nuevo cielo y una nueva tierra (Apocalipsis c. 21, v. 1) y la labor de las criaturas habrá 

terminado. 

 
1 Isaías 2, 22 
2 Génesis 1, 31 



 208 

Porque habrá llegado verdaderamente el día y el reinado eterno para todos los hijos de 

Dios que, hasta que llegue aquel día, habrán siempre de luchar, suspirar y gemir para 

engendrar por sí mismos al “hijo de Dios” nacido como tal, no “de la sangre ni del querer 

carnal”3 sino por haber acogido la Vida Divina, al acoger al Verbo hecho Hombre, a Aquel 

de quien escribe Isaías repitiendo las palabras de la Palabra eterna: “… Yo te redimí y te 

llamé por tu nombre: tú eres mío,… Yo soy tu Salvador… A cuantos invocan mi Nombre los 

creé para mi gloria, los formé, los hice”, y también: “Son mi pueblo, hijos que no reniegan 

de Mí”.4 

Acoger la Vida divina quiere decir potenciar la propia vida de hombre para obras 

sobrenaturales. Ser llamados por el nombre y acudir a la llamada divina quiere decir; hacer 

lo que el Hombre–Dios hizo y lo que se puede hacer, porque Él os redimió y os salvó, por lo 

que tenéis en vosotros elementos sobrenaturales y, el primero de todos, la Gracia, por 

medio de los cuales podéis vivir como justos y, como santos, ascender con vuestro espíritu, 

una vez reunido éste con la carne, al cielo, cada cual al grado de gloria que hubiere 

merecido con su correspondencia a la medida del don de Cristo entregado a cada uno de los 

hombres. 

No hay que pararse a decir ni pensar que en el Cielo, por más que haya diversidad de 

moradas, esto es, diferentes grados de gloria, haya de ser mayor o menor el premio de los 

bienaventurados. No. La gloria a la que vuestro Padre celestial os predestinó, la constituye 

el vivir en su Tabernáculo. La bienaventuranza del Cielo está en ver a Dios cara acara. Y 

esta visión la tendrán todos los bienaventurados por igual. El grado será distinto, por 

cuanto a todos les fue dado el don de Cristo en idéntica medida, si bien a todos en la 

medida suficiente a conseguir el grado que la Sabiduría eterna sabe, desde siempre, ha de 

ser alcanzable por cada uno. Mas el premio será igual, ya se trate de un siervo que ara la 

tierra como de poderoso rey, de un doctor de la Iglesia como de un indocto que apenas sabe 

recitar, y no siempre bien, las oraciones más sencillas y comunes, no teniendo otro 

conocimiento que el de las verdades esenciales de la religión; si viven según la justicia y 

ésta en la medida correspondiente a la llamada divina y a la divina donación proporcionada 

a su particular misión en el mundo y hacen uso con igual veneración y respeto de los 

 
3 Juan 1,13 
4 Isaías 43, 1-3 y 7; 63,8 



 209 

tesoros que Dios les entregó, haciéndoles fructificar, estos tales encontrarán su tesoro en el 

Cielo.5 

No todos apóstoles, no todos profetas, no todos evangelistas ni sacerdotes y santos del 

Cielo. No todos eremitas, no todos penitentes, no todos mártires por la fe entre los 

bienaventurados. No todos vírgenes, no todos padres, no todos niños entre “los 144,000, la 

muchedumbre que nadie podía contar, de toda nación, tribu, pueblo y linaje! De que habla 

Juan.6 El Cuerpo místico se halla formado por miembros de toda clase. Pero todos, aun los 

más humildes, suspiran y sufren en la Iglesia militante para engendrar en sí a Cristo y 

llegar “por la unidad de la fe y del conocimiento del Hijo de Dios, al hombre perfecto y a la 

medida de la edad plena de Cristo”, 7 esa perfección semejante a la del Padre, que es la que 

Jesús propuso a los hombres como medida perfecta de los hijos de Dios. 

Este formar y engendrar para dar a la luz del Cielo un “hijo de Dios” es labor dolorosa. 

Por eso se dice que el pueblo de los salvados que entonan hosannas al Cordero se halla 

integrado por los que “vienen de la gran tribulación”8 proporcionada por las fuentes de que 

ya os hablé: el demonio, el mundo y el yo debilitado y alterado por las derivaciones de la 

Culpa. Y así la comparación paulina: “dolores de parto”,9 hace alusión, más que nada, a 

estas consecuencias. 

Así pues, si Adán y su mujer hubieran permanecido inocentes y fieles al Señor, la mujer 

hubiese dado a luz sin dolor, y el hombre y la mujer habrían alcanzado sin lucha ni fatiga su 

fin último, lo mismo que a todos los descendientes de Adán no les ocasionaría dolores, 

semejantes a los de un prolongado trabajo, el llegar al natalicio del Cielo después de haber 

engendrado en sí a Cristo: al cristiano verdadero, otro cristo. 

Mas con la culpa llegó la condena y, con la condena, toda suerte de fatigas, desde la física 

y moral a la espiritual, para llegar a ser “hijos de Dios”. Fatiga que encuentra su sostén en la 

espera cierta de la salvación final. Una esperanza tan cierta que equivale ya a ver, por 

intuición, lo que ha de ser el futuro feliz. Y la esperanza se transforma en fe y la fe os da la 

paciencia en la espera de aquel futuro. 

 
5 Mateo 2, 20; Lucas 12, 33 
6 Apocalipsis 7, 4-9 
7 Efesios 4, 13 
8 Apocalipsis 7, 14 
9 Romanos 8, 22 



 210 

La fe, la esperanza y la caridad, las tres virtudes teologales que os ayudan, especialmente 

la caridad a conseguir el desarrollo completo de cuanto, en germen, hay en vosotros: la 

Gracia, raíz de la Gloria que, según dice el gran doctor,10 precisa la cooperación de todas 

vuestras facultades intelectuales y espirituales y de todas vuestras energías, ya sean 

sensibles, espirituales o sobrenaturales, de forma que se vuelquen con anhelo y deseo santo 

hacia Dios y operen eficazmente en vosotros llevándoos a la consecución de vuestro fin 

último que es la Gloria. 

La transformación del hombre carnal en hombre espiritual y de este en hijo elevado a la 

posesión del Reino del Pare, del que es heredero por Cristo y en Cristo,11 es, en realidad, 

semejante a una larga y laboriosa gestación y a un doloroso trabajo de parto. 

Pero vosotros que lo estáis viendo, fortaleced vuestro espíritu con las palabras del 

Maestro divino: “La mujer cuando da a luz, está en dolores, porque llegó su hora; mas una 

vez qe dio a luz a su hijo, ya no se acuerda más de su angustia por la alegría que le produce 

haber traído un hombre al mundo”.12 Y nacimiento mucho más trascendental es el del 

hombre que renace, por propia voluntad, de hombre carnal a hijo de Dios. Y recordad 

también estas otras palabras divinas: “con vuestra paciencia granjearéis vuestras almas”,13 

esto es, les proporcionaréis la gloria tras el prolongado trabajo terreno. 

Trabajad pues con fidelidad y constancia para transformaros en hijos de Dios y aguardad 

con paciencia a ver lo que ahora creéis tan sólo que exista y esperad a poder verlo. Por larga 

que sea la existencia y áspera la prueba, siempre serán desmesuradamente inferiores en 

longitud y en profundidad respecto a la eternidad y a la bienaventuranza que os aguardan. 

Por fuertes que sean las causas y los agentes que os ocasionan lucha y dolor, pensad que 

Dios os ha proporcionado agentes y causas de fortaleza y de victoria infinitamente mayores 

que los que os atacan y afligen: la Gracia, los Sacramentos, la Palabra evangélica, la ley 

puesta fácil por el motor aplicado por Cristo: el amor; y, en definitiva, los auxilios y ruegos 

el Espíritu Santo”. 

* * * * * 

 
10 Santo Tomás (en su Suma Teológica, parte tercera, cuestión 62, art. 6, respuesta a la tercera objeción) expresa el 

concepto de gracia como raíz o causa de la gloria. Mas ya San Agustín (en su sermón 169, num. 13) expone la necesidad 

de la cooperación del hombre a la obra de la gracia con su célebre frase “Qui fecit te sine te, non te justificat sine te” (El 

que te creó sin ti, no te salva sin ti) MIGNE, Patrología Latina, Vol. 38, col. 923. 
11 Romanos 8, 17 
12 Juan 16, 21 



 211 

 

 

29 marzo 1950 

A los Romanos c. 8, v. 26–27 

“El Divinísimo Espíritu dispone de múltiples medios con qué asistir a vuestra debilidad. 

Al darse a vosotros con la inmensidad de su luz y de su poder, os penetra e ilumina hasta 

los senos más profundos de vuestro espíritu fecundándolo todo, haciendo que medren en 

vosotros la Gracia y las demás virtudes y haciendo que conozcáis al Padre, al Hijo y a su 

recíproco Amor, o sea, a Él mismo, cual libro alguno ni palabra de sabiduría humana 

pueden alcanzar a hacerlo. 

Porque, en la inmensidad de su Sabiduría, Dios es siempre luminoso y simple, su 

enseñanza es toque divino que enciende luces aptas para alumbrar los misterios, es caricia 

que despierta el amor en vosotros, es beso que os hace gustar el sabor de Dios, de ese Dios 

Padre que os nutre, como con leche, con su amor providente, de ese Dios Hijo que os 

apacienta con su Carne y con su Sangre, de ese Dios Espíritu Santo que os sustenta con la 

miel de su Sabiduría para así haceros desear a Dios del modo que las abejas desean el 

néctar de las flores. 

Y ¿qué flor más espléndida, suavísima y purísima que Dios? Y ¿qué cosa más atrayente 

puede darse que una flor perfumada, bella de colores, cargada de jugos salutíferos, que 

atrae hasta a los más sencillos e indoctos, a los niños, a los ancianos carentes ya de 

ilusiones humanas e, incluso, a los enfermos clavados en su cruz, porque atrae sin fatigar, 

alegra y es un testimonio de la existencia de Dios y de su providencia que cuida hasta la 

hierbita del campo? 

Así simplícimamante, humanamente divino Silencio, aunque, espiritualmente, el 

Espíritu, con su voz incansable resonando en el silencio expectante del alma, os instruye, os 

amaestra, os aconseja, os guía y, a cada efusión suya secundada por vosotros, os comunica 

un conocimiento cada vez más amplio de Dios, generador, a su vez, de un grado cada vez 

más elevado de amor a Dios, una persuasión cada vez más firme de que los actos realizados 

por amor a Dios y, por tanto, en su caridad, se realizan con la ayuda y en unión con el 

 
13 Lucas 21, 19 



 212 

Padre, con el Hijo y con el Espíritu Santo y, por ello, quedan sobrenaturalizados; y así el 

hombre, individual, por una continua generación del Verbo y por deseo del Padre que os 

quiere “otros cristos”, se transforma en hijo de Dios, en hijo, tanto más hijo, cuanto más él 

vive en la Caridad del Padre y del Hijo, o sea, en el abrazo del Espíritu de Dios. 

Esta transformación, cuando llega a ser total, en la medida posible a una criatura que 

todavía vive en el destierro terreno, por haberse vaciado de todo lo que no es amor puro – y 

es amor puro de Dios y para Dios el que se halla despojado de cuanto pueda serle 

impedimento: afectos sensibles no ordenados al fin caritativo sobrenatural, temores 

excesivos al parangonar la imperfección de los actos humanos con la Perfección que es 

Dios, afán desmedido de hacer demasiado y demasiadas cosas provocadas por la propia 

voluntad de hacer, siquiera sea con un fin bueno pero que produce cansancio y distracción 

e impide escuchar y poner en práctica las divinas inspiraciones y propósitos sugeridos y 

aconsejados por Dios al espíritu del hombre – esta transformación, he dicho, cuando llega a 

ser total, en la medida posible a un espíritu todavía encerrado en una carne, lleva a superar 

todos los límites y limitaciones relacionadas a la naturaleza humana y a elevarse a alturas 

insondables de caridad hasta la inmolación o de contemplación hasta el éxtasis y las 

revelaciones en las que el alma mística gusta por breves instantes – y de las que una 

criatura en modo alguno podría gozar sin morir – lo que es una anticipación del 

perfectísimo gozo eterno y gusta de él sin morir de dulzura porque una secreta acción de 

Dios la sostiene mientras lo recibe. Os ayuda suscitando en vosotros deseos santos que os 

impulsan a realizar obras santas siempre que seáis dóciles y atentos a sus inspiraciones. 

Cuando os dejáis inspirar y mover por el eterno y perfecto Moviente que ejecuta todo sus 

movimientos por amor, os transformáis en criaturas de amor y ponéis al amor por guía y 

virtud principal vuestra. Entonces, cualquier cosas que hagáis o digáis por más que le 

parezca a alguno que nada hacéis, – ya que vuestra actividad no será llamativa, ruidosa, 

agitada, sino íntima del todo; plegaria y ofrecimiento diarios, inmolación solicitada y a 

continuación cumplida, todo ello en el interior de vuestro yo, acordándoos de aquellas 

palabras: “Cuando queráis orar, no imitéis a los hipócritas que se gozan en ser vistos de los 

hombres, sino, antes bien, entrad en casa y encerraos allí”1 – entonces es cuando os 

transformaréis de hombres en hijos de Dios. Imitad, por tanto, al Padre que opera en el 

misterio de su Cielo; imitad al Hijo que no apeteció las aclamaciones por más que pudiera 



 213 

hacerlo sin contravenir los designios de su Padre, sino la vida oculta de Nazaret, huyendo 

más tarde, después de cada milagro grandioso que había de obrar en presencia de las 

turbas para confirmar su verdadera naturaleza de Verbo del Padre y de Mesías, retirándose 

a las montañas,2 alejándose con la barca sobre el lago,3 o al huerto de los Olivos4 o a las 

regiones de Tiro y de Sidón,5 o a las cercanías de Magdala y también a los confines de 

Samaria:6 imitad7 al espíritu Santo, cuya acción santificadora se desarrolla sin ruido ni 

agitación alguna en el interior del espíritu humano. 

Os transformáis y realizáis obras propias de hijos de Dios, aumentando a la vez con ello 

vuestra identificación con Él y vuestra escalada a la perfección. Más aún: vuestro yo, lo 

mismo el natural que el espiritual, siempre imperfectos ambos a resultas de la Culpa 

original, se anula ésta es la palabra exacta  para asumir el yo perfecto de Jesús. 

Dice Pablo: “No vivo yo, es Cristo el que vive en mí”. Todo cristiano que realice esta 

transformación terrena que es el medio por el que, después de la muerte, se transformará 

en heredero eterno del Cielo, heredero en posesión de su parte de herencia, puede decir con 

Pablo: “Yo no, es cristo quien vive en mí”. Y sus actos serán, en verdad, actos efectuados 

conforme al espíritu de Cristo, sus oraciones serán oraciones continuadoras de la oración 

que incesantemente hizo Cristo mientras estuvo en la tierra, y sus padecimientos serán 

ciertamente continuación y complemento de los padecimientos sufridos por Cristo con la 

misma intención: la santificación de los hombres y, consiguientemente, con idéntico fin: su 

exaltación gloriosa y eterna tras la humillación y el martirio de la inmolación. 

En fin, después de haber llevado a cabo la unión mediante la comunicación a vosotros de 

Sí mismo y la transformación de vosotros en Él con vuestra dócil adhesión a sus 

inspiraciones – que Él no suscitaría en vosotros si viese que no habíais de poder llevarlas a 

la práctica, de modo que, de fuente de bien, se hubieran de mudar para vosotros en motivo 

de condenación – el espíritu que habita en vosotros os ayuda con su plegaria perfecta a 

sostener vuestra debilidad y llevar a término vuestra santificación. 

 
1 Mateo 6, 5-6 
2 Marcos 6, 46; Juan 6, 15 
3 Mateo 14, 13 
4 Lucas 22, 39 
5 Mateo 15, 21; Marcos 7, 24 
6 Lucas 17, 11; Juan 4, 4 
7 Gálatas 2, 20 



 214 

Él, por ser Dios, sabe cómo haya qué rogar y lo hace con vosotros y por vosotros, y su 

plegaria sube con la vuestra, hecha eficaz por la unión con la plegaria del Espíritu, hasta el 

Cielo, hasta el trono de Aquel que “escudriña” los corazones y conoce cómo clama el 

Espíritu e intercede por los santos conforme a los designios que Dios tiene para cada uno 

de ellos. Y la ayuda de las ayudas es ésta: vuestra justificación, vuestra fortaleza, vuestra 

santificación que se realiza, se ejercita, se inicia en la tierra y se corona en el Cielo”. 

* * * * * 

 

 

25 – 4 – 50 

A los Romanos c. 8°, v. 28–30 

Para el que ama a Dios todas las cosas se cambian en bien, porque Dios las predispone 

todas para que sean medio de bien para sus santos. Incluso aquellos que, por su naturaleza, 

les parece a los superficiales sean motivo de dolor y peligro de mal, pudiendo, con lo que 

son, llevar al alma al abatimiento, a la duda o a la rebeldía. 

Mas no son las cosas en sí las que pueden llevar a estas consecuencias. Es el carácter no 

acomodado a la ley moral, aun la natural, es el alma en desacuerdo con la ley divina, es 

decir, sin una buena voluntad de servir a Dios en cuanto Él proponga, lo que puede hacer 

de las cosas predispuestas por Dios para un fin de bondad, motivo, incluso, de caída en 

imperfecciones y hasta en culpas más o menos graves. Y si pensase lo contrario, esto es, que 

Dios predispone las cosas a un fin que no es de bien, esto sería tanto como decir que la 

predestinación a la gracia es también un mal porque ocurre con frecuencia lo del talento de 

la parábola al que no se le hizo fructificar,1 que, al holgazán que tan injustamente juzgó de 

su amo, este le quita el talento para dárselo a otros que sean capaces de hacerlo fructificar. 

Porque, ¿acaso es Dios el que impide que los hombres, todos los hombres predestinados 

a la gracia, hagan uso de este tesoro de manera justa y del modo que les fue concedido 

poder hacerlos? No. Tanto es así que Él, aun a aquellos que nada saben del Dios verdadero, 

les pone en el corazón una ley natural y una conciencia por las que puedan vivir de suerte 

 
1 Mateo 25, 14-30 



 215 

que pertenezcan, si no al Cuerpo, cuando menos al alma de Cuerpo místico y así poder 

gozar de los beneficios de la Gracia. 

Dios sabe quiénes son, quiénes fueron y quiénes serán – y lo sabe desde siempre – los 

que ha de dejar improductivos los misteriosos auxilios de Dios para que el hombre alcance 

su fin. Como sabe igualmente quiénes fueron, son y serán los que, de forma más o menos 

completa, se transforman, se transformaron o se transformarán a sí mismos en la 

semejanza o imagen del Hombre Dios mediante el amor, la obediencia a la voz de la 

conciencia y a los dictados de la ley moral. 

Ciertamente, en el Gran Juicio del último día, entre los que estarán a la derecha del Hijo 

del hombre, se verán muchos a los que los hombres tenían por no destinados al reino 

porque no pertenecían a la Iglesia, mientras que estarán a su izquierda muchos que, por 

haber sido, en apariencia al menos, – pues únicamente Dios sabe la verdad de las cosas – 

miembros vivos del Cuerpo místico, los hombres les juzgarán ciertamente coherederos del 

Cielo. Y grande, en verdad, será el estupor de los que así juzgaron, lo mismo que el de las 

dos categorías de juzgados. 

Y los elegidos por misteriosas operaciones de Dios, secundadas por su recta conciencia, 

dirán: “¡Cómo, ¿nosotros aquí? ¡Si no te habíamos conocido ni servido como Tú dices: 

dándote de comer, de beber, acogiéndote y visitándote!” 

Y el Justo Juez, que murió para dar a todos aquellos hombres de buena voluntad, la vida 

eterna, responderá: “Porque, sin saberlo, me conocisteis y me servisteis mediante la 

caridad que hicisteis a vuestro prójimo. Me socorristeis porque, hasta un sorbo de agua 

suministrado con amor a un sediento, fue una muestra de amor que me hicisteis a Mí”. 

Y preguntarán los rechazados: “¿Cómo puedes cerrarnos tu Reino cuando fuimos de los 

tuyos?”. 

Y Él responderá: “Como cerrasteis vuestro corazón a vuestros hermanos necesitados, así 

os cierro Yo las puertas del Reino. Lo que no hicisteis al menor de entre vosotros, dejasteis 

de hacerlo también a Mí, y con culpa mucho más grave, por cuanto vosotros sabíais de Mí, 

de mi evangelio y de mi Ley. Id pues lejos de Mí, obradores de iniquidad, porque es mi 



 216 

hermano el que toma mi semejanza y vosotros, bajo esa careta hipócrita, no os asemejáis a 

Mí al carecer del Amor que constituye mi Naturaleza”.2 

Ved en qué estriba la semejanza: en el amor. Amor perfectísimo en el Primogénito de 

entre los hermanos. Amor que trató de ser el más perfecto posible en los hermanos con 

Cristo en la carne y en la fe. Quien no vive en el amor y practicando obras de amor, no es 

hermano de Cristo que amó hasta el extremo de morir por sus hermanos y, por tanto, no es 

su coheredero. 

Les llamó asimismo también a los predestinados a la gloria. Y aquellos a quienes llamó 

no permanecieron ni permanecen sordos a su llamada ni se cansaron de seguirle, antes, con 

heroísmos, fueron y van tras sus pisadas por el áspero camino de la perfección. Ni se 

amilanan y desaniman si el amor de elección del Señor hacia ellos viene a resultar una 

sucesión de pruebas y de penas. Como tampoco se tuvieron ni se tienen por menos amados 

cuando permite Dios que los hombres y los acontecimientos se abatan sobre ellos. De igual 

modo, no se abaten si la debilidad de la carne o un doblegamiento del espíritu les hizo o les 

hace caer. Por el contrario conociendo a Aquel que les llamó, conociendo su Amor y su 

Misericordia, lo sienten como Padre y hermano hasta en las horas de tempestades 

dolorosas y, confiando en los infinitos méritos de Cristo en el que creen o creyeron, 

realizaron y realizan su andadura hasta el Cielo del que les viene la llamada. 

Nadie puede salirse de esta norma si quiere acabar en el grado de gloria al que Dios le 

predestinó. Nadie, por muy amado que se sienta, debe caer en el quietismo, diciendo: 

“Como es tanto lo que Dios quiere verme allí, Él se cuidará de llevarme a aquel sitio”. Cada 

uno debe trabajar en hacer fructificar y no dejar inactivos los dones divinos. 

Adán y Eva que, ciertamente, eran inocentes y estaban llenos de Gracia y de otros dones, 

dilapidaron tantos tesoros y durante siglos y siglos purgaron su infidelidad y su necio juicio 

de que, por ser tan amados de Dios, no debían abrigar tantos temores y tener absoluta 

obediencia. 

Jesús, Hombre por haber nacido de Mujer, y María, ambos inocentes, colmados de dones 

y amadísimos del Padre como el primero hombre Adán y la primera Eva, fueron 

guardadores fieles y solícitos de los dones recibidos, usando de ellos con justicia; y como 

habría sido para todos los hombres si hubieran permanecido inocentes y llenos de Gracia, 

 
2 Mateo 25, 31-46: Marcos 9, 41 



 217 

no conocieron la corrupción de la carne sino que con ella unida al alma sin mancha alguna, 

entraron en el Reino eterno para su completa glorificación sin esperar al final de los siglos 

para gozar, con la carne también, del júbilo perfecto de los que han de resucitar y ser 

glorificados después del último Juicio”. 

* * * * * 

 

 

18 – 5 – 50 Ascensión. 

“No podéis vosotros quedar exentos de la corrupción de la carne ni subir inmediatamente 

a la completa glorificación del alma y de la carne, como sucedió con Jesús y con María. 

Estas dos son las únicas cosas en las que, aun teniendo la misma condición de hijos fieles y 

amantes de Dios, os diferenciáis del Unigénito que, por su naturaleza, es consustancial al 

Padre, y del Primogénito de entre todos los hombres por su naturaleza humana y 

perfección de vida, y de su Madre, a la que la Revelación (Eclesiástico XXV,5)1 y los 

doctores de la Iglesia llaman “Primogénita” que, por gracia y santidad, se halla enseguida 

del Verbo hecho Carne, el cual, por ser Dios, es la Gracia y la Santidad mismas, 

perfectísimas ellas e infinitas. 

En todas las demás cosas, en nada os diferenciáis, porque Dios, por medio de su Cristo 

que se inmoló para poderos dar los tesoros de la Gracia mística, de la Comunión de los 

Santos de la que Él es la Cabeza santísima, de la Vida eterna y dichosa, os hace partícipes y 

coherederos de las riquezas sobrenaturales con las que recubrió a sus dos Dilectos: Jesús y 

María. No os diferenciáis de ellos en la condición. Mas recapacitad: No os diferenciáis en la 

condición y en el destino ultraterreno y sobrenatural; pero, ni aun en el natural. 

Como Jesús y María tuvieron sus pruebas, sus dolores, sus luchas, sus ansias y sus 

incomprensiones, así también los tenéis, los debéis tener vosotros si habéis de asemejaros a 

ellos. 

Como Dios justificó a esos dos Elegidos de entre sus elegidos y los glorificó a la vista de 

los hombres y de los ángeles, en particular a su Hijo, y del modo más solemne, –pues los 

milagros realizados por Cristo durante los tres años de su vida pública eran un aval dado 

 
1 Sirácide (Vulgata: Eclesiástico) 24, 5 



 218 

por el Padre a los actos de su Hijo y una respuesta a las acusaciones de los enemigos de 

Éste – en el Jordán,2 en el Tabor,3 sobre el Moria (San Juan c. XII, v. 27–28) y sobre el 

Monte de los Olivos4 40 días después de la Pascua. Y por lo que hace a María, con el 

desgarro y los ayes de las más santa y atormentada de todas las madres, sobre el Calvario, 

en el Sepulcro, en el Cenáculo y también sobre el Monte de los Olivos cuando, separado el 

espíritu purísimo de María de su cuerpo virginal e inocente en el último de sus ardientes 

éxtasis de amor, fue asunta por los ángeles al Cielo, 5 así también seréis justificados 

vosotros por Dios y después glorificados si acertáis a vivir como hijos de Dios. 

Dios no condena las lágrimas ni la repugnancia del hombre al sufrimiento y al dolor. 

Condena sólo el pecado, la impenitencia y el desesperar de su misericordia. Sean Jesús y 

María vuestro ejemplo en eso. Queda justificada en el primero su repugnancia a la muerte, 

¡y semejante muerte! Justificados asimismo en la segunda sus angustiados lamentos, 

mudos o clamorosos, dirigidos al Padre de su Hijo y suyo, desde el comienzo de la Pasión 

hasta la Resurrección. 

Aborrecer la muerte, repugnar el dolor, llorar al sentirse abandonado y ante el 

desgarramiento de un ser querido lamentándose por ello a Dios. Éste no lo condena antes 

esas lágrimas y repugnancias son las monedas de más valor para conquistar el Cielo si, al 

sufrirlas y derramarlas, no os apartáis del amor de Dios y a la justicia. 

Jesús, que las derramó, y en tanta abundancia, que las probó y apuró todo dolor, tanto 

por el desgarro de su Madre como por el de su Cuerpo, intercede por vosotros ante el 

Padre. Él sabe muy bien lo que es ser Hombre, y os dice: “Haced como Yo hice. Llorad, 

estremeceos, gemid a la vista de vuestra pasión y de vuestra cruz. Mas, al igual que Yo, 

haced la Voluntad del Padre.6 Y Yo os justificaré de todo. Permaneced unidos a Mí y con 

María, lo mismo que Yo con mi Padre y con mi Madre, y Nosotros seremos vuestro sostén. 

Yo soy la Vida7 y Ella es Madre de la Vida y Madre vuestra que os tomó por hijos8 en 

aquella hora en que, si no murió, fue por voluntad y auxilio divinos, pues su tormento era 

 
2 Mateo 3, 13-17; Marcos 1, 9-11; Lucas 3, 21-22; Juan 1, 32-34 
3 Es el monte sobre el que coloca la tradición la transfiguración de Jesús: Mateo 17, 1-8; Marcos 9, 2-8; Lucas 9, 28-36 
4 Marcos 16, 19; Lucas 24, 51 
5 Los episodios aquí eludidos aparecen narrados en la obra monumental sobre la vida de Jesús, escrita por María 

Valtorta. 
6 Juan 4, 34; 5, 30: 6, 38 
7 Juan 14, 6 
8 Juan 19, 25-27 



 219 

mayor que el mío al verme morir entre tantas torturas. Todo lo probamos Nosotros: el 

hambre, el cansancio, la pobreza, la angustia, las persecuciones, los peligros, la espada de la 

justicia y del dolor y por esto intercedemos por vosotros. Amadnos como os amamos y 

superaréis cuanto pudiera separaros de Dios. Amadnos y la caridad hacia Dios Uno y Trino 

y hacia la Hija, la Esposa y la Madre de Dios y Madre vuestra será vuestra justificación y 

vuestra gloria futura y eterna. ¿Quién podrá separaros de Dios,9 quién arrebataros en Cielo 

al que estáis predestinados si permanecéis unidos con Dios y con el Cielo mediante el 

vínculo del amor? ¿Qué cosas son las que podrán entrar en vosotros para separaros y 

distanciaros de Dios si Yo, el Amor, os llego a colmar de Mí para que así os vaciéis de todo y 

podáis acogerme a Mí sólo? ¿Qué es lo que puede llegar a causaros la verdadera muerte si 

la Vida o, más bien, la Caridad habita en vosotros? ¿Quién podrá venceros teniendo en 

vosotros a Aquel que venció al mundo, al demonio y a la carne? Nada podrá separaros de 

Dios, privados del Cielo, haceros esclavos de Satanás y de los hombres, haceros “morir” a la 

verdadera Vida, si vosotros no queréis. Nada podrá dañaros eternamente si vosotros, con 

bravura,, queréis ser de Dios. Nada podrá venceros si aparece el Tau marcado en vuestra 

frente10 y se encuentra en vuestro corazón la caridad. El Cielo es del que sabe merecerlo y 

Dios lo quiere repleto de vosotros. Por eso os da cuanto puede ayudaros a merecer el Cielo 

y, junto con ello, a su propio Hijo, a Sí mismo y a su Espíritu Santo. “¿Quién como Dios?” es 

el grito del Arcángel defensor.11 Y el Arcángel lucha con vosotros y por vosotros y os asegura 

que si tenéis a Dios en vosotros, nada ni nadie podrá venceros, causaros la muerte del ama 

ni la ruina eterna”.” 

* * * * * 

 

 

2 junio 1950, viernes 1° del mes del S. Corazón 

A los Romanos c. IX, v. 1–13 

 
9 Romanos 8, 35-39 
10 Ezequiel 9, 4; Apocalipsis 7, 3 
11 El nombre de Miguel: Daniel 10, 13-21 



 220 

 “Punto es este muy profundo, tanto por la norma que establece para la práctica de la 

caridad como por la lección que da a quienes, por los bienes terrenos, renuncian a los 

celestiales. 

Invocando al Espíritu Santo que habita en los corazones y en los cuerpos de los justos, 

Voz que habla a la conciencia que en Ella pone su enseñanza, su guía y su ley, dice Pablo: 

“Tengo una gran tristeza, un dolor continuo en el corazón; quería ser separado yo mismo de 

Cristo por mis hermanos (por el bien de mis hermanos) que son de mi sangre según la 

carne: los Israelitas, a los que pertenecen la adopción de hijos (de Dios), la gloria, la 

alianza, la ley, el culto, las promesas, los Patriarcas de los que (vino) Cristo según la 

carne…” 

Pablo era hebreo e israelita, descendiente de Abraham, y lo declara como testimonio y 

gloriándose de la nobleza de la sangre heredada de sus mayores1 y esto, aún después que un 

rayo, en el camino de Damasco,2 le arrancara de la Sinagoga árida para sumergirlo en el río 

de la gracia de siete brazos que fluye del seno de la Iglesia, de la Piedra puesta por el 

Pontífice eterno: Cristo,3 contra la que, en vano, se habría lanzado Saulo, no habiendo 

quedado destrozado en el choque que sólo un Querer Divino que había dispuesto grandes 

cosas para él. 

Aunque apartado, a la sazón, de la Sinagoga, aún se sentía unido por lazos de afecto con 

sus hermanos de sangre en Abraham. Ni es responsable tal efecto porque, si ha de 

considerarse como prójimo, al que se ha de amar, a todo hombre habitante de la Tierra, 

mucho más prójimo es aquel con quien nos une una descendencia, una patria y una ley 

comunes. 

Era Pablo de Tarso de Cilicia,4 ciudadano romano por tanto ya que Cilicia dependía de 

Roma; mas judío de tribu de Benjamín5 por su nacimiento y por la Ley y así había muy 

pocos como él entre los prosélitos, entre los habitantes de la Diáspora y aún entre los 

mismos fariseos de Palestina que fuesen tan ardientes como Saulo en las prácticas mosaicas 

y farisaicas, con un ardor rayando en el fanatismo y en la injusticia. 

 
1 Hechos 22, 3; Romanos 11, 1; Gálatas 1, 13-14;  Filipenses 3, 4-6; 2° Corintios 11, 22 
2 Hechos 9, 1-18; 22, 5-16; 26, 9-18 
3 Mateo 16, 13-19; Juan 21, 15-17 
4 Hechos 9, 11; 21, 39; 22, 3 
5 Romanos 11, 1; Filipenses 3, 5 



 221 

El apego a sus hermanos de sangre y de anterior fe permanecía pues aún en él tras haber 

abrazado la nueva fe y haberse hecho apóstol de Cristo, el más ardiente de sus apóstoles, es 

más, habiéndose traspasado a sí mismo al tiempo nuevo tal como era, con toda su 

intransigencia y con todo su fanatismo del tiempo pasado, cualidades congénitas de su 

naturaleza humana. 

Mas, al haberse realizado su paso por obra extraordinaria de Dios, –el Verbo encarnado 

– su amor a los hermanos de un tiempo, al igual de toda otra cosa, se había transformado, 

pasando de afecto terreno a caridad sobrenatural. Y aun su propia intransigencia y su 

fanatismo, por más que seguía teniéndolos, se habían transformado también. Y así Saulo, el 

ardiente, el intransigente, el fariseo fanático, el lapidador de Esteban6 si no con las piedras 

sí con las palabras, el perseguidor de los cristianos, vino a transformarse en el Pablo 

ardiente, no de odio sino de amor, intransigente con cuanto hiciese relación al honor de 

Dios y al bien de los demás, primero consigo mismo y después con todos, desde Pedro, el 

Pontífice, hasta el último fiel. 

Y he aquí cómo el efecto terreno a sus hermanos de un tiempo se eleva, se sublima y 

resulta en él martirio de caridad sobrenatural, porque querría verlos también en el Reino, 

convertidos, arrepentidos, renovados por, para y en Cristo, al que, cuando estaba entre 

ellos, habían rechazado y perseguido hasta la muerte, pidiendo cayera su Sangre sobre 

ellos,7 no con un fin santo de redención sino por odio y por escarnio. 

Aquel pecado de deicidio es el dolor que oprime y colma el corazón de Pablo. Su 

obstinada permanencia en este pecado que le acompañaba mientras perseguía a Cristo al 

perseguir a los cristianos, era lo que constituía la tristeza de Pablo hasta el punto de llegar a 

desear y casi pedir ser separado de Cristo, el Amor de sus amores, para que ellos lleguen a 

arrepentirse y a amarlo, mereciendo con ello ser vivos hijos adoptivos de Dios y hermanos 

de Cristo, no sólo por la carne – asumida por Él de la descendencia de Adán por línea 

materna, y de Abraham, Isaac, Jacob y después, a través de sucesivas generaciones, de 

José, y, por último, de María de la estirpe de David, por la cual Jesús de Nazaret es israelita 

procedente del tronco más puro del Pueblo elegido8 – mas también por ser coherederos del 

Reino del Padre celestial. 

 
6 Hechos, del 7, 55 al 8, 4 
7 Mateo 27, 25 
8 Mateo 1, 1-17; Lucas 3, 23-38; Lucas 3, 23-38 



 222 

Aquellos que quieran ser verdaderos cristianos han de tener sentimientos idénticos a los 

de Pablo para con los hermanos separados, hijos pródigos de clases distintas a la de los que 

son cristianos, pues si bien creen en Cristo, no son miembros del Cuerpo místico porque no 

están unidos al tronco de la mística Vid, esto es, a la Iglesia Romana, y habiendo tenido el 

bautismo y otros sacramentos de la Iglesia verdadera, más tarde, bien por mala voluntad de 

quien les hizo caer en diversas herejías y en formas de vida pecaminosas o por haber caído 

en herejías de diferentes especies (por supersticiones, idolatrías incluso para con el 

hombre, comercio con el demonio, pertenencia a sectas anticristianas, espiritismo, magia y 

otras y otras cosas por el estilo). 

El sacrificarse por estos tales a fin de que tornen a la Vida y alcancen la Salvación eterna, 

es obra perfecta de caridad con el prójimo. Y la norma es ésta: amar, no sólo a quienes son 

semejantes a vosotros en religión y justicia y a los que os aman, sino también, y sobre todo, 

a los que son diferentes a vosotros y enemigos,9 no sólo porque tienen mayor necesidad de 

ello sino también porque amar a quien nos persigue o también nos odia por nuestra fe y por 

nuestra manera de obrar, es dar testimonio de nuestra perfecta formación en Cristo que 

perdonó hasta a quienes le crucificaron10 y escarnecieron y es, a la vez, moneda de infinito 

valor para vuestro tesoro, en el Cielo. 

La segunda lección, aquella que hace referencia a las distintas valoraciones de los bienes 

terrenos y celestiales, se encuentra en los versículos 6, 7 y 8, y la conclusión en el versículo 

13. 

“No todos los que descienden de Israel son israelitas, ni los nacidos de la estirpe de 

Abraham son todos hijos suyos sino que su descendencia será de Isaac. Por tanto, los hijos 

de la carne no son hijos de Dios sino que son contados como descendientes los hijos de la 

promesa”. 

He aquí pues cómo la voluntad libre del hombre es la que decide su suerte futura y 

eterna. Cómo en Adán fue su voluntad la que le hizo caer; cómo a Caín11 fue su voluntad la 

que le hizo fratricida y errabundo dando origen a los hijos de la carne, esto es, a los rebeldes 

a toda ley, incluso moral, como fue también su mala voluntad la que motivó que Ismael12 

 
9 Mateo 5, 44-46; Lucas 6, 27 
10 Lucas 23, 34 
11 Génesis 4, 1-16 
12 Génesis 21, 8-21 



 223 

fuera echado de la tribu de Abraham y viniera a ser engendrado de hijos de la carne, y no de 

dios, al unirse a una mujer de Egipto, esto es, idolatría. 

Al paso de los siglos, repetirá Israel ese yerro contrayendo su rey nupcias con mujeres 

extranjeras e idólatras,13 instaurando el culto de los ídolos junto al Templo del Señor y 

preparando así el terreno para el cisma político y religioso14 que dividió durante siglos a 

Israel en el Reino de Judá y en el de Israel y enfrentó a los habitantes de Palestina – Judíos 

y Galileos – con los Samaritanos hasta después de la muerte de Cristo. 

Mas, antes también, otro, por su desprecio de las cosas verdaderamente preciosas e 

imperecederas y su apego a las cosas terrenas, perderá la primogenitura15 de la estirpe 

elegida y después la bendición paterna, semejante a la bendición transmitida del Padre 

Creador al padre natural para investir al primogénito de poderes extraordinarios y, por fin, 

perderá su pertenencia al Pueblo de la promesa, dando origen a la estirpe de los edomitas e 

idumeos , pueblo desdeñado por e Señor (Malaquías I, 4) por no ser ya Israel sino raza de 

esclavos y no de libres, como la de Ismael, signo de la diferencia futura entre los hijos de la 

Ley de la Sinagoga y los de la Ley de la Iglesia de Cristo que hace de los hombres que la 

observan hijos de Dios, hermanos de Cristo y coherederos del Cielo. 

Así pues, no es cambio alguno en la eterna y perfecta Voluntad el que lleva a unos más 

que a otros a la perfecta libertad y a la vida en el Reino, como quieren decir las iglesias 

reformadas y heréticas, sino la libre voluntad del hombre que puede elegir lo que más le 

place: la carne o el espíritu, el mundo o el Cielo, Satanás o Dios. 

Pero aquellos únicamente que permanecen fieles a Dios, creen firmemente en Cristo su 

Hijo y practican su Ley y su Doctrina – que en complemento de la ley del Sinaí16 despojada 

de las ligaduras de la Sinagoga y hecha de nuevo libre con la libertad de Dios, buena con la 

bondad de Dios y siempre con la simplicidad de Dios – éstos sólo logran ser o permanecen 

hijos de Dios. 

Aquellos que creyéndose los “primogénitos” del pueblo de Dios por haber venido antes, 

perseguirán a los tenidos como inferiores por haber venido después, más tarde que el “Hijo 

 
13 1° Reyes (Vulgata: 3° Reyes) 11, 1-6 
14 1° Reyes (Vulgata: 3° Reyes) 12, 1-33 
15 Génesis 25, 29-34 
16 Éxodo 20-23; Deuteronomio, del 5, 1 al 6, 13 



 224 

del Carpintero de Nazaret”17 al que escarnecieron, y sólo por haberlo despreciado, – y haber 

despreciado, a la vez que a Él, la predilección que tuvo Dios con Israel haciendo nacer en 

Israel a su Verbo encarnado – hará con ellos lo que con Ismael y Esaú18 que, de 

primogénitos de la descendencia elegida, quedaron reducidos a esclavos de su pecado y a 

ser de aquellos que estarán detrás, agobiados por sus culpas y, más que nada, por la gran 

culpa del deicidio, a ser los separadores del Pueblo de los hijos y los odiados por el Amor 

eterno al no haber sabido acoger y amar al Amor hecho Carne por amor. 

Por el contrario, aquellos que no eran Pueblo de Dios (los Gentiles de todo tiempo y 

lugar) llegaron a serlo, formando parte del Reino de Cristo en la Tierra, al pertenecer a su 

Esposa real, la Iglesia y, en el Cielo, al alcanzar su posesión tal como la inmutable Palabra 

de Dios lo prometió desde el Edén19 y después. A través de los Patriarcas y de los Profetas, 

hasta Cristo por boca de Éste y, posteriormente, a través del magisterio de la Iglesia por el 

tiempo que Ésta dure. 

La antigua promesa del Redentor, habiéndose, a la sazón, cumplido con su venida y con 

el cumplimiento de su misión en el mundo, queda sustituida con la nueva promesa: “Todo 

el que crea en Cristo, le acepte a Él y su doctrina, se hace hijo de Dios y tiene la vida 

eterna”;20 lo mismo que sucedió con la antigua Sinagoga que fue sustituida para siempre, 

hasta el fin de los siglos, por la Iglesia de Cristo; y como el Nuevo testamento que sucedió al 

Antiguo. 

Sólo los hijos de la promesa, esto es, los que creen en Cristo y viven en su Cuerpo místico 

del que Él es su Cabeza santísima y miembros suyos la asamblea de los fieles, “son contados 

como descendientes” y, por ello, coherederos del Reino de la Jerusalén eterna”.21 

* * * * * 

 

 

16 de junio 1950.– Fiesta del Sagrado Corazón 

A los Romanos c. IX, v. 14–18 

 
17 Mateo 13, 55 
18 Génesis 21, 8-21 
19 Génesis 3, 14-15 
20 Juan 6, 45-47 



 225 

“Nadie puede apropiarse el derecho de hacer observaciones e imposiciones a Dios por 

más que parezca injusto su modo de proceder con los individuos, las naciones, o la 

humanidad entera, a menos de ser un sacrílego o declararse incrédulo. 

Porque, verdaderamente, los que no creen que una cosa pueda ser de Dios si no la ven 

confirmada por una manifestación divina, además de imitar en su culpa al apóstol Tomás1 

–culpa de hombre aún no confirmado en la fe de Cristo antes zarandeado en la misma por 

la captura y muerte ignominiosa de Cristo – repiten la culpa imperdonable y no perdonada 

de los Fariseos, Príncipes de los Sacerdotes, Escribas y de todos aquellos que, en el 

momento de la consumación del más grande sacrificio de amor de Dios, Caridad Infinita, 

exigían para creer – ni tampoco les habría bastado, porque hubieran dicho: “Lo hizo porque 

es un Satanás y le ayudó Belcebú2 – que Cristo bajase de la cruz y se salvase a sí mismo.3 

No hay quien pueda hacer observaciones o imposiciones a Dios, porque Dios es Dios y 

todo –personas y cosas, pasadas, presentes y futuras – es nada comparado con Él, Único y 

Trino, Inmenso, Perfecto en la totalidad de sus Tres Personas y en su Unidad admirable, lo 

mismo que en sus Atributos y en sus Actos. 

No hay otro Dios fuera de Él: el Dios Padre, Creador y Señor del Cielo y de la Tierra, 

Primera Persona de la Trinidad Santísima, el Cual por ninguno fue engendrado porque es 

Eterno, y por Sí mismo, mediante divina generación, engendró a su Verbo – por medio del 

cual todas las cosas fueron hechas – la Segunda Persona, Divina, Eterna, Perfecta, igual en 

todo a la Primera que en Él se complace, así como el Hijo se complace en el Padre que lo 

engendró, dando origen, mediante esta doble complacencia, al Espíritu Santo que procede 

del Padre y del Hijo y es su mismo amor, el nudo que los estrecha, el abrazo que los une, el 

fuego que los funde sin producir confusión de Personas, la paz en la que incansablemente 

operan y descansan juntos en el Amor, por el Amor y con el Amor que de Ellos procede y 

que constituye el atributo mayor y la esencia misma de Dios. 

Él, Dios, siendo Amor, no puede ser sino Justicia, porque sólo quien no ama es injusto 

con sus semejantes o con sus hijos y hermanos. Por el contrario, el que ama es siempre 

justo, pues, aun reconociendo que las acciones de uno son injustas – porque, no 

 
21 Apocalipsis 21, 1-8 
1 Juan 20, 19-29 
2 Mateo 12, 24; Lucas 11, 15 
3 Mateo 27, 39—44; Marcos 15, 29-32; Lucas 23, 35-39 



 226 

reconocerlas por tales, si tales son, no sería bondad sino estulticia – es justo asimismo al 

castigarlas no excediéndose en la severidad ni en la indulgencia sino obrando con arreglo a 

la medida que la culpa exige. 

Dios ama. Ama como Padre a sus hijos, al igual que Jesús, Dios–Hombre, ama a sus 

hermanos. De aquí que siempre sea justo, lo mismo al castigar que al premiar. Y cuando de 

los labios de la Sabiduría encarnada salían aquellos consejos evangélicos: “Haced cuanto y 

como Yo hago. Sed perfectos como el Padre de los Cielos”,4 era a esta perfección de justicia 

amorosa a la que el Verbo estimulaba: a la Justicia perfecta del Padre y del Hijo hecho 

hombre. A esa justicia que no claudica por parte alguna, ni ante presiones ni por dádivas, 

amistad o parentesco, antes, con espíritu remontado sobre toda cosa material y terrena, 

juzga, absuelve o condena conforme es debido. 

Ser justos con el prójimo es más difícil que ser amantes de Dios, porque Dios es bueno y 

es fácil amar al que es bueno. Dios es confortador y resulta fácil amar a quien conforta y 

consuela. Dios es sostén y es cosa fácil amar a quien nos sostiene. Dios es perdón y es fácil 

amar al que perdona. Mas el prójimo es, a menudo, malo, injusto, dispuesto a causaros 

dolor y a aumentárselo con sus incomprensiones, obstinaciones, burlas y asperezas, fáciles 

en abandonaros si os encontráis oprimidos o en desgracia, cuando no viene a hacerse 

cómplice del que ya os está oprimiendo para, a su vez, oprimiros y adoloraros él aún más; 

duro en perdonar aun cuando se siente injustamente ofendido o perjudicado al tiempo que 

vosotros sois inocentes; y durísimo después en perdonar cuando vuestra culpa es 

manifiesta. Amarle es, por tanto, difícil. 

Con todo esto, está dicho: “Amad a los que os odian y seréis hijos del Altísimo”.5 ¿Por 

qué? Porque poseeréis el perfecto amor y la más grande imagen y semejanza con Dios. Más 

aún: como el hijo asume la vida que seminalmente le transmite su padre y resultan 

incancelables las cualidades físicas de éste tanto en la sangre como en el aspecto y el 

carácter además del apellido, así vosotros, si asumís el principal de los atributos de Dios, 

ese que constituye su esencia, asumís en vosotros la Vida misma de Dios, vivís por Él y en 

Él y venís a ser sus verdaderos hijos, no por la igualdad de naturaleza y esencia sino por 

sobre naturalización de la criatura que viene a quedar así divinizada por participación 

 
4 Mateo 5, 48 
5 Mateo 5, 44-45 



 227 

relativa en los actos de Dios Uno y Trino y por semejanza al hacer lo que Él hace desde 

siempre: amar. 

Ya lo dijo Dios a Moisés: “Usaré de misericordia… tendré compasión…”6 Mas su 

misericordia y su compasión no tuvieron su inicio en aquel momento. Bien que unidas a la 

justicia divina, aparecen ya vivas en el Edén ante aquellos dos prevaricadores, condenados 

en el tiempo con el trabajo, el dolor, la fatiga, el destierro y la muerte, mas perdonados 

para la eternidad con la promesa de la Redención y mediante Ella.7 

Mas todavía: la misericordia y la compasión existieron aún antes de que viviese el 

hombre, cuya culpa futura no la ignoraba su Creador. Y esto, por haber creado al hombre 

para darle el Cielo y la filiación y semejanza divinas;8 por haberlo creado sabiéndolo 

destinado ya a ser, por propia voluntad, un pecador, un rebelde, un prevaricador, un 

ladrón, un homicida, un violento, un embustero, un concupiscente, un sacrílego, un 

idólatra – hallándose presentes en él, por condescendencia propia, todas las malas 

tendencias humanas, en él, en el hombre, que debía ser santo – y, sobre todo, por haberlo 

creado sabiéndolo capaz de dar muerte una vez a su Verbo que por el hombre había 

asumido la Humanidad y de herirle innumerables veces con sus pecados, tantas cuantos 

son los granitos de arena que forman el fondo de los mares, desde su venida redentora 

hasta el fin de los siglos, esto da la medida exacta de la infinita misericordia y compasión de 

Dios. 

´l contemplaba ab aeterno a su verbo, y su Pensamiento eterno pensaba en todas las 

cosas que por el Verbo habría de crear y, jubiloso, admiraba en su pensamiento las 

innumerables bellezas y maravillas de la Creación que, en el momento preciso, habrían de 

hacerse por el Verbo.9 Mas, al mismo tiempo, el Padre de las luces veía mancillarse aquel 

poema creativo, todo luz y bondad, con una mancha perturbadora y maléfica, origen de 

toda culpa y desventura. 

Como aquel que se detiene admirado a contemplar un lugar de delicias, lleno todo él de 

balsámicas flores, de aguas cristalinas, de pájaros cantores, y gime después horrorizado 

viendo salir de él una serpiente venenosa y agresiva que rompe, muerde y destroza plantas 

 
6 Éxodo 33, 19 
7 Génesis 3, 14-20 
8 Génesis 1, 26-27 
9 Juan 1, 3; Colosenses 1, 16 



 228 

y animales y contamina las aguas y las flores, así el Padre del Verbo y del hombre, al 

contemplar ab aeterno la futura creación en la que todo lo creado sería “bueno”,10 vio a la 

serpiente atacar, corromper, contaminar todas las cosas y traeros el dolor; vio al hombre 

caído, vio a Caín asesino de Abel,11 figura del otro Caín (Israel) que habría de dar muerte al 

nuevo Abel: su Verbo. 

Ante un acontecimiento como éste aún el mas santo de los hombres habría llegado, si no 

a odiar, si al menos a sentir brotar dentro de él displicencia hacia el ingrato, tan 

inútilmente beneficiado y disipador de los beneficios recibidos. 

Dios, no; Dios lo sabe todo. Y su misericordia y compasión no mueren ni languidecen 

sino que, precisamente, este conocimiento eterno es el que las hace surgir y así, ab aeterno 

decretan que, puesto que el Hombre y los hombres han de ser pecadores y homicidas de su 

parte eterna y de los hermanos, si de nuevo ha de hacérseles “vivientes”, “hijos” y 

“coherederos”, es preciso sacrificar al Hijo. 

Él será el Hijo del Hombre, el Adán fiel y santísimo, el Abel y el Cordero inmolado por 

Caínes deicidas. Y por la Culpa primera y la segunda –la del Edén y la del Templo12 – 

vendrá la Redención. 

Y Dios será compasivo y misericordioso con quien lo desee, es decir, con todos aquellos 

que, a su vez, quieran, con buena voluntad, ser “hijos de Dios” por haber acogido con amor 

a Cristo y seguido y practicado los mandatos y enseñanzas de la Palabra divina. 

Dios siempre saca bien de todas las cosas. 

De la culpa de Adán sacó el bien de la Redención, medida de la Caridad divina que es 

infinita y perfectísima. La confirmación de su poder, justicia y bondad infinitos la sacó de la 

obstinación del Faraón13 en oponerse a las órdenes que Moisés, su siervo, le transmitía al 

monarca egipcio, el cual, de este modo, – por las plagas que azotaron a Egipto y por el 

exterminio de los primogénitos y de los Egipcios en el mar Rojo – conoció que Dios es el 

Señor como lo conoció también el Pueblo de Dios que, mediante tales prodigios, quedó 

confirmada su fe, en el Dios Único, en su Dios. 

 
10 Génesis 1, 1-31 
11 Génesis 4, 1-16 
12 Juan 11, 45-53 
13 Éxodo del 7, 8 al 12, 34 



 229 

De la culpa de Israel, crucifixor de su Verbo encarnado, sacó la certeza feliz de la 

Resurrección de la carne y de la Jerusalén eterna, a la que suben los espíritus de los justos 

con sus respectivos espíritus para una vida eterna de gozo. 

De todo saca el Buenísimo cosas buenas. Lo que únicamente haría falta es que el hombre, 

con su voluntad que debe ser buena, supiese extraer su bien de todo cuanto Dios hace. 

¿Cómo? No rebelándose ni alejándose del Padre de los Cielos cuando carga su mano y es 

amargo su cáliz. 

Vosotros sois pecadores. Todos. Aún los mejores son imperfectos. Jesús era inocente, 

santo y perfecto.14 Con todo, el Padre cargó sobre Él la suma total de las culpas de los 

hombres para que las saldase sobre el Gólgota y le presentó el cáliz más amargo,15 amargo 

con todas las amarguras y desazones: desde la amargura del abandono del Padre, 16 del 

dolor de la Madre y de la traición del amigo y apóstol, hasta la vileza de los demás 

apóstoles, la negación de su Cefas17 y la ingratitud del pueblo. Ningún hombre cargó ni 

cargará con tal cantidad ni beberá el cáliz que abrumó y amargó a Cristo Inocente. 

Aprended de aquí a imitarle en su perfecta buena voluntad, en su obediencia santísima 

para así extraer vuestro bien de todo cuanto Dios permite que os suceda para vuestra 

prueba y vuestro premio”. 

* * * * * 

 

 

22 – 6 – 50 

A los Romanos c. IX, v. 19–24 

Muchos al sentirse llamar a los caminos de la justicia, para no disgustar a Dios responden 

con esta reconvención blasfema: 

“¿De qué pues se lamenta? ¿No es Él quien nos hizo así? Bien podía habernos creado 

intangibles a los asaltos del Mal o, al menos, no dejar que el Mal nos asalte. Podía habernos 

hecho a todos buenos y santos. Por el contrario, ¿dónde está su justa medida de bondad y 

 
14 Hebreos 7, 26 
15 Lucas 22, 42 
16 Mateo 27, 46; Marcos 15, 34 



 230 

de providente cuidado con todos? Hay quien es rico, quien es miserable, quien está sano y 

quien siempre se encuentra enfermo; hay quien se ve amado por sus parientes, por su 

esposa, por sus hijos y amigos y quien se siente incomprendido, frustrado, traicionado y 

desarmado por esos mismos; hay quien triunfa siempre y quien, con tener todos los 

medios, incluso santos, a su favor, no triunfa jamás. ¿Cómo es posible pretender que quien 

es víctima de la sociedad, de la familia, de los infortunios o enfermedades, no se rebele 

viendo que muchos otros, lejos de ser víctimas, triunfan? Y quien fue creado con sangre 

bullente de ira o de lujuria, no puede acaso decir: “¿Por qué me recreaste así? Es Él, es Dios 

el que así lo quiere y es inútil oponerse a su Querer tanto en lo Bueno como en lo Malo. Es 

Él quien lo quiere”. 

No. No es Él. No caigáis en las herejías de ciertas sectas, hoy ya oficialmente 

desaparecidas, pero que, en realidad, aún perduran en los corazones con sus doctrinas 

heréticas o en las de otras oficialmente activas que, con sus doctrinas contrarias a la verdad, 

a la luz y a la sabiduría divinas – por estar dichas sectas separadas del Cuerpo místico – 

llegan a la conclusión de que el hombre no fue creado para el Cielo sino para ser un 

réprobo, ya que fue creado de tal suerte que no puede menos de pecar. 

Esto no es así. No lo creáis si os lo dicen. No admitáis tal pensamiento si Satanás os lo 

insinúa en vuestra mente, pues extraña apostasía, ingratitud y desesperación. Renegaríais 

de Dios, vendríais a desconocer su naturaleza, su Paternidad, todos sus atributos; caerías 

en el pecado de desesperar de salvaros y, cual hojas caídas, os dejaríais arrastra lejos de la 

meta verdadera: el Cielo, y por caminos cuajados de tinieblas y de fango os precipitaríais 

en el abismo, en ese abismo en el que fatalmente se precipitan todo aquellos que no creen, 

no esperan y ya no aman a Dios, sus promesas seguras ni su Ley. 

Imitad a Cristo. Nadie fue más probado que Él. Nadie como Él supo de la soledad, de la 

incomprensión y de los abandonos,1 desde los del Cielo hasta los humanos. No hubo quien, 

como Él, padeciera todos los dolores: no hablo sólo de los correspondientes a sus últimos 

días que terminaron en el sepulcro, hablo de todos los dolores que soportó desde que abrió 

sus ojos en Belén,2 dolores de toda especie y cada vez mayores. Mas nunca reprochó a su 

 
17 Mateo 26, 69-75; Marcos 14, 66-72; Lucas 22, 55-62; Juan 18, 25-27 
1 Mateo 27, 46; Marcos 15, 34 
2 Mateo 2, 1; Lucas 2, 1-7 



 231 

Padre por este océano de dolores que le envolvía y que, con sus olas amargas, cada vez más 

altas, trataba de anegarle. 

Jamás recriminó a su Padre. Sabía que Él permitía esto para su posterior exaltación3, por 

sus méritos en una medida sin medida, desproporcionada con el sufrimiento. Sabía que el 

mal, el dolor, toda la soledad y angustia que sufría, eran debidos al Hombre decaído,4 a 

Adán y a sus descendientes que, por haber caído, no podían sino proporcionar dolor a 

Aquel que era Dios en vestidura humana y que esto era así para hacer de ellos hijos de Dios. 

El mismo Satanás era el motor y lo sabía, pues, conciente de su próxima derrota por la 

restitución del estado de gracia a los redimidos, se vengaba con el mayor de los odios contra 

el Amor. 

Imitad a Cristo y no blasfeméis culpando a Dios de vuestras debilidades. 

¿No os creó Él a todos iguales? ¿No os dio a todos, por igual, un entendimiento para 

comprender, un corazón para amar, una conciencia para distinguir el bien del mal y un 

alma para que se den en ella espirituales arranques y sean posibles vuestros encuentros con 

Dios? 

¿Sufrís? Pensad en lo que y en quien os hace sufrir y veréis que es el hombre la causa de 

vuestros sufrimientos: porque, siendo pecador, os transmitió sangre impura o porque 

atentó contra vuestra integridad física o porque os tuvo envidia u odio y os calumnió o dañó 

moralmente. 

¿Os sentís débiles en vuestro espíritu y humillados por vuestras caídas? Examinaos bien 

¿Es acaso Dios el que os trajo a esa tentación o sois, por ventura, vosotros los que os 

pusisteis en ella no huyendo de vuestros tentadores? 

La Culpa que incuba en vuestra alma y es lavada por el Bautismo, aunque dejando el 

fomes, al igual de las demás culpas vuestras, ¿son acaso tales que hagan de vosotros unos 

perversos que no puedan ya dejar de serlo o unos repudiados que hayan perdido su 

semejanza con el Padre sin posibilidad de ir acrecentando esta divina similitud? 

No. Como acaece con un hombre que, por más que nazca deforme o lo sea, o, tal vez, 

bestial y monstruoso, no por eso deja de ser hombre; y, aunque haya quedado lesionada su 

inteligencia, sigue viva el alma o susceptible de tornar a la vida por más que el hombre, por 

 
3 Filipenses 2, 5-11 



 232 

degeneración psíquica, caiga en pecado de bestialidad, pero después se arrepiente de él y 

reclama las aguas de la Vida para su alma muerta, así, y con mayor razón, el alma nunca 

pierde del todo su semejanza con el Padre que la creó, ni se apaga en ella por completo la 

tendencia al Bien ni la llamada su origen y a su fin. Y también aquí es la parte humana del 

hombre la que, con espontánea y satánica voluntad, puede querer la muerte para el alma; 

mas ésta, de encontrarse libre y sola, siempre tendrá la búsqueda de Dios y el gozo de estar 

con Él. 

El que espontánea y premeditadamente mata su alma, termina casi siempre por dar 

también muerte a su cuerpo. Al ser violento con su alma, lo es también con su carne y, al 

renegar del Ser, del Fin, de la Fe y de la existencia en él del espíritu, acaba por matarse 

como Judas.5 

El que, sin premeditación mata su propia alma con el pecado mortal, mas después tiene 

voluntad de Vida y, arrepentido, procura regenerarse y, a imitación de Dimas,6 confía en la 

Misericordia, no sólo devuelve la vida a su espíritu, sino que, por la humillación de la caída, 

disminuye en soberbia y crece en humildad; y, de aquí que la culpa y sus mismas 

tendencias, al mantenerlo humilde, le sirven para caminar hacia la perfección que nunca 

puede estar en donde se halle la soberbia, mientras que la experiencia del amor de Dios que 

perdona al culpable arrepentido, le lleva a un más vivo amor de Dios y, de éste, a su Fin. 

Muchas veces – y de ello es un ejemplo Pablo – de grandes miserias, de vasos de arcilla 

colmados, tal vez, de fango, de lujuria y de odio, saca Dios sus vasos de elección. 

Igual que el Alfarero divino que de la misma materia hace los vasos, todos los vasos. De 

la misma materia. De modo idéntico, os mezcla los mismos elementos. A todos da igual 

misión y el mismo fin y sabe su pensamiento quiénes han de ser fieles a esa misión y a ese 

fin y quiénes no. Mas no es Él quien los quiere así. Es la materia la que quiere o no quiere 

permanecer fiel. 

La paciencia divina todo lo soporta. Sabe esperar. Hace de los hombres – vasos de 

elección o de perdición, de caridad o de odio, de verdad o de mentira, de castidad o de 

lujuria – otros tantos medios para probar a los demás hombres en su voluntad de salvación 

o de ruina, de avaricia o de amor a la pobreza espiritual por desapego de todo lo que no es 

 
4 Génesis 3; Romanos 5, 12-21 
5 Mateo 27, 1-5 



 233 

Dios, de rebeldía o de mansedumbre, de ira o de paciente llanto en el dolor, de injusticia o 

de justicia, de dureza o de misericordia, de triple concupiscencia o de triple pureza, de 

cólera o de paz, de persecución contra los hermanos o de fidelidad más bien durante la 

persecución, para premiar o castigar según lo exija el mérito o el demérito, como también 

para hacer que resplandezca su Poder dando el Reino a los que responden a sus luces, a sus 

invitaciones, a sus mandatos, y quitándoselo a quienes, autoproclamándose “dioses y 

justos, no se pliegan a sus Voces, llaman “tinieblas” a sus luces y sugestiones de Satanás a 

sus prodigios. 

Esto mismo hizo Israel con el Señor y con su verbo. Y Dios, que quería castigar a Israel, el 

cual, de la Ley divina tan sólo tenía ya la letra pero no el espíritu7 y había caído en los 

perennes pecados de soberbia, de dureza del corazón, de rebeldía y hasta de idolatría – 

menospreciando al Dios verdadero, hecho carne por amor y dándole muerte para ser ellos 

“dioses” – después de haber soportado pacientemente durante siglos a estos vasos sobre los 

que bajan ya su ira para condenarlos a la perdición, repudiando a la Sinagoga y a sus 

ministros, de la misma reprobación de Israel, culpable del máximo pecado, extrajo la 

salvación. La misericordia y la gloria eterna para los Gentiles y en el lugar del Templo y de 

su altar, ya demolidos, – como estaba anunciado por los Profetas y por Cristo –8 y de los 

antiguos sacrificios, reconstruyó el nuevo Templo y el nuevo altar, al igual que el nuevo 

Sacrificio perpetuo y santísimo, como eterno y santísimo es también su eterno Pontífice: 

Cristo, Hijo de Dios. 

A  dichos Templo, altar y sacrificio, todos los pueblos eran y son admitidos porque todos 

los hombres son, por igual, criaturas de Dios, tienen un mismo origen, un mismo fin e 

idénticos derechos de hijos con el Padre que es misericordioso y compasivo para con todos 

aquellos que se vuelven a Él”. 

* * * * * 

 

 

16 – 7 – 50 

 
6 Es el nombre, no bíblico sino tradicional del buen ladrón: Lucas 23, 33-43 
7 2° Corintios 3, 5-6 
8 Juan 2, 19-22 



 234 

A los Romanos c. 9°, v. 25–29. 

“¿No ocurre, tal vez, lo mismo entre los hombres? Cuando un padre, un buen padre de 

familia, después de haber amado con un amor recto a sus hijos, haber trabajado para ellos, 

haberse agotado en darles bienestar y desvelado por ellos para hacerlos crecer sanos de 

cuerpo y de espíritu, llega a verse repudiado, abandonado o, tal vez, maltratado, explotado, 

u otras cosas más por, ellos, ¿no se vuelcan acaso sus ansias de amar y de hacer el bien 

sobre cualquier pobre niño huérfano o hijo de nadie – que es el más triste de las orfandades 

– y lo toma adoptándolo, destinando para él los bienes que los hijos de su sangre 

rechazaron? Y esto lo hace para amar y tener quién lo ame. 

Así hace Dios Padre. Así lo hizo. 

Desde el principio de la humanidad amó Dios al hombre y, de entre los hombre, 

distinguió con particular amor a los antiguos justos, padres y patriarcas llenos de dignidad, 

de prudencia, de valor, de justicia y de todas las demás virtudes con las que agradaron a 

Dios. Desde Enoc a Noé,1 desde Abraham a Isaac y Jacob2 y, más tarde, al gran Moisés3 – 

caudillo y salvador del Pueblo elegido, legislador por disposición de Dios que le confió la 

Ley y sus disposiciones – a Aarón, primer sacerdote,4 a Josué5 que llevó a término las 

órdenes dadas por Dios a Moisés acerca de la posesión de la Tierra prometida a los hijos del 

Pueblo elegido, a los Jueces, a los Profetas y Reyes, ¡cuánto amor prodigó Dios a su pueblo 

a través de estos más elegidos de entre los elegidos! 

Mas, por sentirse infinitamente amados, cayeron en el mismo pecado de Adán. Creyeron 

serles todo lícito. Tuvieron por inútil obedecer a Dios. No sólo eso: osaron criticar las 

acciones de Dios y las juzgaron, ya inútiles, absurdas, satánicas y hasta imposibles. Cuanto 

Dios – el Padre desde el Cielo y el Hijo sobre la Tierra – más daba a entender la naturaleza 

de aquellos prodigios, de aquellas palabras y más atestiguaba con esos mismos prodigios y 

con la sabiduría de aquellas palabras que “aquello era de Dios”, tanto más juzgaba Israel 

como satánicos los prodigios, asegurando ser Satanás el que los realizaba, que eran 

blasfemas sus palabras y sacrílegos sus actos. 

 
1 Génesis, del 5, 21 al 6, 12 
2 Génesis 12, 35 
3 Éxodo 2, 20 
4 Éxodo 29 
5 Josué 1-24 



 235 

Y Dios repitió el gesto que tuvo con los dos prevaricadores del Edén. Repudió a Israel y, 

para tener un Pueblo, eligió a los gentiles. 

El Espíritu de Dios anunció por su profeta Oseas: “Vuestra madre (la Sinagoga) no es ya 

mi mujer… No tendré compasión de sus hijos porque son hijos de fornicación… Haré que 

terminen todas sus alegrías, sus fiestas, sus novilunios, sus sábados y todos sus días de 

fiesta… Y diré a aquel que no era mi Pueblo (los gentiles): “Tú eres mi pueblo, y él me dirá: 

“Tú eres mi Dios”…”6 

Y más todavía, profetizando cuán pocos del numeroso Pueblo que ya era de Dios, del 

Pueblo de “El que es” del tiempo antiguo y del antiguo Templo habrían de hacerse del 

nuevo Pueblo de Dios–Jesús y del nuevo Templo, se dijo: “Los residuos de Jacob, los 

residuos, digo, (o sea, los israelitas todavía justos como los de la estirpe directa y 

primigenia de Jacob) se convertirán al Dios fuerte”.7Y se dijo lo que expresa Pablo 

refiriéndose a otros puntos de las profecías de Oseas y de Israel. Y cuanto se dijo tuvo 

cumplimiento. Y los que formaron el Pueblo fueron los Gentiles y unos pocos israelitas que 

supieron acoger a Cristo, llegando a ser por esto “hijos de Dios”. 

Hijos es mucho más que súbditos porque a los súbditos no les es dado habita en la casa 

real mientras que a los hijos sí. Y los hijos de Dios, hermanos de Cristo, habitarán en la 

Casa del Rey de los reyes para siempre”. 

* * * * * 

 

 

24 – 7 – 50 

A los Romanos c. 9°, v. 30–33 

“Si la arribada al Reino de Dios – Reino de Amor, de Justicia y de Pureza – se hubiera 

circunscrito a los israelitas y a los hebreos de la Diáspora,1 no habría resultado posible, al 

ser Jesús el Hombre–Dios, Rey universal y de infinito poder, el que toda la Humanidad 

 
6 Oseas 2, 4-25 
7 Isaías 10, 21 
1 Así se les llama a los Israelitas  que viven fuera de la tierra prometida; Santiago 1, 1 



 236 

hubiera podido pretender, merecer y obtener el Reino de Dios, primero en sí y junto a Dios 

después. 

Si esta llamada y derecho a heredar el Reino hubieran quedado reducidos al solo pueblo 

hebreo – cosa que sólo hubiera podido suceder gracias a un milagro fulgurante de Dios 

capaz de desbaratar el errado mundo de ideas que tenazmente defendían los hebreos contra 

todo lo que pudiera hacerlo caer y desaparecer – ¿cómo habría podido decirse que Dios es 

Padre infinitamente bueno para todas las criaturas dotadas de alma espiritual? Las otras, 

todas las demás criaturas esparcidas por los continentes entonces conocidos y por los aún 

desconocidos, ¿cómo podrían decir, al final de los siglos, que Dios era bueno y paternal con 

todos los hombres? Ellas no tenían culpa de haber nacido en otras patrias y en otras 

religiones. Si alguna culpa había, era ésta la de los hebreos que abrigaban un odio 

encarnizado y un desprecio desdeñoso hacia todos los incircuncidados por más que éstos 

fuesen, moralmente, más justos que ellos. 

Debido a este desprecio injustificado y contrario al mandamiento del amor para con el 

prójimo que no se limita a los compatriotas y correligionarios, jamás intentó Israel dar a 

conocer el verdadero Dios a los adoradores de múltiples dioses, como tampoco a aquellos 

paganos que, por ser particularmente virtuosos, presentían la existencia de un Dios 

verdadero – diferente de los falsos dioses, Único, Santo, Creador, de modo muy distinto a 

como declaraban las míticas leyendas, Tutor y Moviente de todo el Universo – llegando a 

levantar un altar al Dios Desconocido2 y conservándolo allí durante siglos con objeto de 

invocarle. Y sin un mandato expreso del Verbo encarnado – “Id a evangelizar a todas las 

gentes bautizándolas en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, enseñándoles 

cuanto os he enseñado”3 – ni aun los mejores de Palestina, los elegidos, los amaestrados 

por Él durante tres años con la palabra y con el ejemplo, hubieran removido las pasadas 

piedras de sus concepciones hebraicas que calificaban de “abominación e impureza” cuanto 

no fuese Israel, mezclando en su desprecio a los Samaritanos4 con los Fenicios, con los 

Romanos y con cuantos no pertenecían a la Sinagoga de Israel. 

 
2 Hechos 17, 22-34 
3 Mateo 28, 19-20 
4 Juan 4, 9-10 



 237 

Los Hechos de los Apóstoles dan testimonio de esta terca cerrazón y aversión aun entre 

los Apóstoles.5 Jesús, el Maestro, que durante tres años les había explicado cómo su Reino 

no era de este mundo,6 que había rechazado todas sus insinuaciones de hacerse “rey”7 que 

les había reprochado sus sueños de humana gloria, sueños que hicieron de uno de ellos su 

traidor por la desilusión de un delirio desvanecido. Está para tomar al Padre. Y mientras, 

bendiciéndoles de nuevo, se halla a punto de dejarles, después que recibieran ya de Él una 

vez el Espíritu Santo (Juan c. XX, v. 22) para poder entender las cosas sobrenaturales y las 

espirituales – y así poder absolver, comprendiéndolos, los misterios del corazón y de la 

carne – aún le preguntan:: “¿Es ahora cuando vas a reconstruir el reino de Israel?” 

(Hechos, c. I, v. 6). Aún no habían entendido, tanto eran Israel antiguo, que el Mesías era 

Rey de un reino espiritual y eterno. 

Y años después, cuando Saulo era ya Pablo y Pedro era Pontífice y estaba lleno, desde 

hacía tiempo, del Espíritu Santo, la prevención contra los Gentiles era aún tan viva que 

Dios, para persuadir a Pedro de que no debía rechazar al centurión Cornelio de Cesárea, 

hubo de obrar un doble milagro (Hechos 10, 11–16 y 10, 25–33) y una confirmación, lo 

mismo para Pedro que para los demás Apóstoles y hermanos de Judea, prontos a reprochar 

a Pedro por lo que había hecho. (Hechos 10, 44–48; 11, 2; 11, 15–17). 

Todo esto, cierto por estar contenido en un complemento del Evangelio que los Padres de 

la Iglesia han tenido por aceptable y de fe, es prueba de cuán fuerte era, aun entre los 

mejores del viejo Israel y entre los santos de la nueva Iglesia de Cristo, la prevención contra 

los Gentiles. 

Mas Jesús, Redentor de todos los justos de voluntad y de espíritu, quiso, al llamar a todos 

los hombres a su Reino, testimoniar y probar que todos los hombres, en cuanto de Dios 

está, se hallan predestinados al Cielo,8 siendo Él, Padre amoroso y providente de todos los 

hombres. 

Los Gentiles, es verdad, no buscaban la justicia, la verdadera Justicia; mas no era porque 

la despreciaran sino porque no sabían dónde estuviera ni había quién les mostrase en qué 

 
5 Hechos 10, 1-11 y 18 
6 Juan 18, 36 
7 Juan 6, 15 
8 Romanos 11, 26; 1° Timoteo 1, 15; 2, 4 



 238 

consistía. Pero, una vez conocida, la abrazaron, y con un heroísmo de fe que asombró al 

mundo haciéndolo cristiano. 

En verdad que el fango del paganismo se lavó con ríos de sangre de mártires que, en su 

mayor parte, eran Gentiles convertidos a Cristo, y el humo de las hogueras, sobre las que 

ardían los héroes de Cristo, purificaron al mundo, mientras que las osamentas de los 

confesores, amasadas con sus cenizas y su sangre, pusieron los cimientos de la Iglesia y sus 

mismos nombres atestiguan qué muchedumbres de mártires, confesores de Cristo, dieron 

los Gentiles. 

Como Jesús, al llamar a todos los hombres a su Reino, viene a atestiguar cómo el Reino 

fue predestinado a todos los hombres habiéndoseles de dar a cuantos lo merecieran con su 

virtud, del mismo modo los Gentiles, al elegir con espontánea buena voluntad querer 

formar parte de este Reino de Dios, primero en sí y después en el Cielo, dan testimonio de 

que cualquier hombre puede pertenecer a él con tal de que lo quiera, no habiéndose de 

tener en cuenta para nada su pasado. 

Por el contrario Israel, que conocía ciertamente desde hacía siglos la Justicia y la 

Sabiduría y que, sin más que quererlo, se hallaba en disposición de completar, perfeccionar 

y acoger a la Sabiduría y Justicia vivientes, – a Jesús, Sabiduría y Justicia9 divinas y 

encarnadas – no quiso procurase este remate, esta perfección, antes, en vez de acoger a 

Aquel que venía a hacerles justos y sabios de verdad, rechazó, ultrajó y mató a Cristo, santo 

y sabio; y, persistiendo en su malquerer también a sus continuadores. 

Israel no quiso ser justo. Nunca lo quiso. Ni con el Maestro, ni con el Taumaturgo, ni con 

el Mesías, ni con el Verbo encarnado, ni con el Inocente. Condenó como blasfemas y 

satánicas10 las palabras y acciones del Maestro y sacrílego al Mesías; no quiso reconocer al 

Verbo cuya divinidad era patente hasta para quien no lo quisiera admitir y llevó a la cruz a 

Quien era digno de todo honor como Hombre justísimo y como Verdadero Dios. 

Así, siempre obra así el perpetuo Israel, esto es, la clase inmortal de fariseos y escribas 

con los justos, con los siervos de Dios, los elegidos de Dios. El enemigo de todo lo que es 

santidad y bien, enemigo de Dios y enemigo de los siervos de Dios, agita su ponzoña y los 

sedimentos de la culpa de Adán contra los hombres y hacerlos concupiscentes, esto es, 

 
9 1° Corintios 1, 24 
10 Mateo 26, 65; Juan 8, 48 



 239 

envidiosos, vengativos, mentirosos e injustos con los santos que sirven a Dios del modo que 

Dios les llamó a servirle. 

Israel, lo mismo el antiguo que el nuevo, tiene la letra de la justicia, mas no su espíritu. 

No la tuvo a lo largo de estos últimos veinte siglos ni la tiene ahora. 

La letra, no, una balumba más bien de letras: “los pesos” insoportables cargados sobre las 

espaldas de los “pequeños” mientras que no los echan encima de los “poderosos”11; las 

“cerraduras” puestas para hacer imposible a la gente entrar en el Reino de los Cielos12; los 

“diezmos” que se han de pagar como público servicio a la ley, diezmos que no son pesados 

para los ricos mientras que resultan un gravamen para los pobres con los que no hay 

justicia ni caridad, o sea, las cosas más esenciales de la Ley, y, como justificación de la 

dureza, del egoísmo y de la avaricia, se le llama “corbán” al denario que estaría mejor 

empleado en socorrer una miseria. Todas estas cosas, de las que Cristo habló a sus amigos y 

a sus enemigos con la imparcialidad propia de quien es veraz y ajeno a todo pensamiento 

humano, eran y son la “letra” y no el “espíritu” de la Ley y constituyen su impedimento para 

entrar en la justicia.”13 

Israel, pues, no entró en la justicia y, al permanecer vendado y momificado con las 

fórmulas que a sí mismo se había dado, además de sepultado y vuelto ciego por los 

escombros acumulados sobre su entendimiento y sobre su espíritu, quedó privado, como 

un cadáver, de la vida y de la fe perfectas: la de Cristo y en Cristo; y lo que debiera haber 

sido “luz” y “Piedra angular”, vino a ser por eso y sobre todo por eso, piedra de tropiezo. 

Piedra de la que había ya hablado y anunciado Isaías,14 y de la que, asimismo, Cristo, 

profetizado por el anciano Simeón como “ruina y resurrección de muchos y signo de 

contradicción”,15 dice: “La piedra que desecharon ha venido a ser la piedra angular… y 

quien vaya contra esta piedra se estrellará y cuantos por esta piedra sean golpeados  (al 

caer la misma sobre ellos) quedarán triturados”.16 

¿Quiénes son los que se estrellan por ir contra la Piedra–Jesús–Iglesia? Los enemigos de 

Cristo que es Piedra–Iglesia–Cabeza de la misma. 

 
11 Mateo 23, 3-4; Lucas 11, 46 
12 Mateo 23, 13 
13 Mateo 23, 23-24 
14 Isaías 8, 14 
15 Lucas 2, 33-35 
16 Salmo 118 (Vulgata; 117) 22-23; Mateo 21, 42-44 



 240 

Aún no se ha visto que enemigo alguno verdadero y grande de la Iglesia Católica 

Apostólica Romana haya obtenido victoria. La historia de veinte siglos demuestra que todo 

aquel que alzó su mano prepotente sobre la Iglesia y desató su odio contra ella, se estrelló 

en sus sueños de gloria perversa, como demuestra también que las condenas eclesiásticas 

no son “letra” tan solo sino realidad que Dios rubrica con su Querer y que, a los heridos por 

ellas, otra cosa no les espera sino ruina en el tiempo y en la eternidad. 

¿Quiénes son aquellos sobre los que cae la Piedra triturándolos? Los que pidieron cayera 

sobre ellos esa Piedra trituradora gritando: “Caiga su Sangre sobre nosotros y sobre 

nuestros hijos”.17 

Y, efectivamente, cayó aquella Sangre que trituró el Templo y el Altar, a los sacerdotes, a 

los poderosos y hasta a los ínfimos de Israel y, con ellos, trituró su necio orgullo nacional, 

su despiadada dureza con los más pequeños y sus equivocadas deducciones y convicciones 

acerca del Reino y sobre el Mesías–Rey. Todo lo trituró y para siglos. Y no terminará esta 

trituración mientras, vencidos su orgullo y su pertinaz ceguera, – que no lo deja ver cómo la 

Piedra caída pulverizó y esparció como polvo al orgulloso Israel – no alce Éste con 

humildad su grito demandando perdón, grito de reflexión y de reconocimiento que desde 

hace veinte siglos lo está esperando el Eterno para perdonar a Israel su horrendo pecado de 

deicidio y readmitirle a la visión salvadora de Cristo”. “¡Bendito el que viene en el nombre 

del Señor! ¡Hosanna a Cristo Hijo de Dios por generación eterna y al Hijo de David18 por 

generación humana de la Virgen, retoño de la raíz de Jesé,19 flor, lirio inviolado salido de 

esta raíz, de la que, al bajar el Espíritu del Señor sobre su virginal e inmaculada corola, vino 

el Emanuel!”.20 

Hasta entonces pesará la condena sobre Israel, mientras que para aquellos que, sean de 

donde sean, crean en Cristo o, cuando menos, pertenezcan al alma de la Iglesia, bien por su 

buen deseo, por la práctica de la justicia o por el ejercicio de la caridad con el prójimo y con 

Dios, por más que a Éste no lo conozcan, Cristo será confirmación de sus esperanzas y 

premio de sus virtudes”. 

* * * * * 

 
17 Mateo 27, 25 
18 Mateo 21, 9; Marcos 11, 9-10; Lucas 19, 38; Juan 12, 13 
19 Isaías 11, 1 
20 Isaías 7, 14; Mateo 1, 23 



 241 

 

 

1 – 9 – 50 

Cap. X, v. 1 

“No puede argüirse, por esto, que no tenga también Dios misericordia y justicia con 

Israel. Escucha: Desde siglos, después de haberle preparado por espacio de tiempos y 

tiempos para recibir a Cristo reconociéndole por tal; desde siglos está esperando que vuelva 

Israel a las sendas de la Verdad y de la Vida para abrirle los brazos y el Reino. 

Fue bueno Dios con su pueblo culpable, al igual que lo fue también el Apóstol salido de 

ese pueblo,1 amando por él mientras perteneció al mismo y se mostró acorde, hasta el 

fanatismo,2 con sus ideas y después lo escarneció y odió como a un rengado de la Ley 

hebrea y como a un desertor de la Sinagoga y de su raza. 

Pablo fue bueno por ser un verdadero seguidor, siervo y apóstol de Cristo,3 del que 

asimiló todas sus enseñanzas y, en especial, la de la caridad, tan opuesta a su 

temperamento fogoso y duro, pero que predicó y practicó heroicamente, doblegándose y 

partiéndose a sí mismo y a su yo hasta hacer de esta lucha entre su naturaleza y su voluntad 

un martirio íntimo e incruento, aunque no menos doloroso, y así dice: “El voto de mi 

corazón y la plegaria que hago es para que se salven, porque sé que tienen celo de Dios, mas 

no según el conocimiento de la verdad, y, al ignorar la justicia de Dios y procurar establecer 

la propia, no se han sometido a la justicia de Dios”. 

Pablo, por tanto, con su experiencia del pecado y de las causas que originaban el pecado 

de los hebreos que no quisieron someterse a la justicia de Dios, por haberlo cometido él 

mismo antes de ser fulminado en el camino de Damasco,4 aplica nombres exactos, aunque 

abiertamente no lo dice, a las pasiones nada buenas que hacían descaminar a Israel y 

reconocer que ellas son las mismas que cerraron durante siglos a Adán el Edén y el Paraíso, 

cerraron también el Paraíso a los hebreos. Ellos vienen a ser, una vez más, los frutos 

 
1 Romanos 11, 1 
2 1° Timoteo 1, 13; Hebreos 8, 3; Gálatas 1, 13-14; 1° Corintios 15, 9: Filipenses 3, 6 
3 Tito 1, 1 
4 Hebreos 9, 1-19; 22, 1-16; 26, 9-18; Galatas 1, 11-24 



 242 

concupiscentes nacidos del veneno esparcido por la Serpiente para corromper a dos 

Inocentes.5 Son éstos la soberbia, la desobediencia y la avaricia. 

El que es, le había dicho a Moisés, su profeta: “Yo soy el Señor tu Dios. No tendrás otros 

dioses porque Yo soy un Dios celoso”.6 A lo largo de siglos y por medio de profetas llegados 

después, había invitado a su pueblo a reconocer al Mesías en su realidad de Salvador y de 

Rey celestial, de Rey de reyes y Señor de los señores, Verbo del Padre y Verdad eterna, 

digno, por tanto, de ser adorado como Dios, venerado como Santo de los santos, escuchado 

y obedecido en sus enseñanzas. Mas estas enseñanzas y la misma humildad en el aspecto y 

en la condición de Cristo, chocaban con el concepto que de Él se habían forjado los 

soberbios hebreos y, más que nada, chocaban con sus costumbres morales. 

Se sentían “dioses”, no por santidad de vida sino por fuerza de poder. Ellos eran los 

Príncipes de los Sacerdotes, los Fariseos, Los Escribas, Los Herodianos, Los Saduceos. 

Jesús era tan solo el carpintero de Nazaret”.7 Ellos daban lecciones en el Templo, o mejor, 

como dice Cristo en el v. 2 del capítulo 23 de Mateo: “Se sentaban en la cátedra de Moisés” 

Jesús en cambio, tuvo por cátedra durante 30 años el banco de carpintero de Nazaret: José; 

y durante otros tres años, excepto breves apariciones en el Templo durante las fiestas 

obligadas y raras lecciones en alguna sinagoga, tuvo por cátedra, Templo y sinagoga los 

caminos, los bosques, las orillas de los lagos y de los ríos, las plazas de los mercados, los 

patios de las casas pobres, y, a lo más, alguna vez, los de las ricas moradas de Lázaro,8 de 

Juana9 y de algunos otros pocos amigos de elevado rango. 

Para quienes todo lo cifraban en la exterioridad y en la opulencia, esta humildad de 

origen, de carácter, de vestido, de lugares, de enseñanzas, eran otros tantos motivos, o más 

bien, otros tantos pretextos para no reconocer en el hijo del carpintero de Nazaret al Hijo 

de Dios, al Mesías prometido. 

Él enseñó la humildad, tanto con la palabra como con el ejemplo,10 escogió de entre el 

pueblo humilde a sus apóstoles haciendo del más ignorante y rudo de ellos, pero de buena 

 
5 Génesis 3 
6 Éxodo 20. 2-6 
7 Mateo 13, 55; Marcos 6, 3 
8 Juan 12, 1-11 
9 Lucas 8, 3 
10 Mateo 11, 29 



 243 

voluntad, su Cabeza, su Piedra, su continuador y su primer Pontífice.11 Uno tan solo de los 

doce se parecía en ideas, gustos y carácter a los que se sentaban en la cátedra de Moisés, Y, 

de entre ellos, fue el único que le traicionó.12 

Tanto en el capítulo 18° de Mateo como en el 9° de Marcos y de Lucas y también en el 10° 

de Marcos y de Lucas, Él, el Maestro de infinita Sabiduría tenía dicho, presentando un niño 

a sus elegidos: “Si no os hacéis humildes como este niño no entraréis en el Reino de los 

Cielos. El más pequeño (humilde), ése es el más grande a los ojos de Dios que mantiene 

escondidas las cosas excelsas a los sabios e inteligentes y las revela a los pequeños por su 

humildad”.13 

Antes aún que Jesús, Palabra divina de Dios encarnado, la Llena de Gracia y del Espíritu 

Santo, hecha ya, incluso materialmente, “una sola cosa” con Dios por hallarse encinta del 

Verbo divino, había cantado: “Dios dispersó a los soberbios, volcó el trono de los poderosos 

y exaltó a los humildes”.14 Y, en verdad era Dios mismo el que hablaba por los labios de 

María. Era, en verdad, el Verbo eterno, pequeño embrión que se vestía de carne, encerrado 

en su seno virginal, el que ponía esta verdad – que después, hecho Hombre y adulto, habría 

de predicar tantas veces – en los labios de su Madre, Asiento de la Sabiduría. 

Y había indicado con estas lecciones cómo se puede ser sabios y maestros a la vez que 

hijos del Reino, hijos de Dios y santos del Cielo. 

Otras veces, como en el capítulo 22° de Mateo y en el 14° y 18° de Lucas, había enseñado 

que todos los llamados quedan elegidos cuando, subidos en soberbia, faltan con el Rey 

benévolo, y cómo los primeros puestos en el Reino y en el convite celestial son para los que 

en la tierra fueron humildes y caritativos con los pobres, y cómo agrada a Dios la plegaria 

del humilde y desprecia la del soberbio que se tiene por perfecto sólo porque guarda la 

exterioridad de la Ley. 

El Maestro habla para todos. Mas ¿a quién tenía presente, a quién apuntaba bajo el velo 

de sus parábolas y lecciones? A Pedro: el humilde que fue exaltado por su humildad sencilla 

y buena; a Judas de Keriot que fue humillado por su jactancia, su triple concupscencia,15 su 

 
11 Mateo 16, 13-19; Lucas 22, 31-32; Juan 21, 15-17 
12 Mateo 10, 4; 26, 20-25; 7, 47-50; 27, 3-5;Marcos 3, 19; 14, 18-21 y 43-46; Lucas 6, 16; 22, 21-23 y 47-48; Juan 6, 71; 

13, 21-27; 18, 1-15 
13 Mateo 11, 25; 18, 1-15; Marcos 9, 33-37; 10, 13-16; Lucas 9, 46-48; 10, 21; 18, 15-17 
14 Lucas 1, 51-52 
15 1° Juan 2, 16 



 244 

exterioridad de la Ley y de su amistad con Cristo, su cálculo de adulto – y adulto astuto – 

para el que hasta un suspiro encerraba doble fin. A Pedro, un niño por más que fuese 

adulto, al que se le dio el Reino espiritual como Papa16 y el Reino celestial como santo. A 

Judas: el sabio hinchado de vanagloria que, por haber sido malévolo con el Rey 

infinitamente benévolo, fue lanzado fuera del Reino de Dios al abismo y al tormento del 

Infierno. 

Deberíais meditar el Evangelio y los caracteres de los apóstoles mucho más 

profundamente de lo que generalmente se hace. Recibiríais respuestas y lecciones 

luminosas con las qué guiar a los espíritus de buena voluntad por los caminos de la 

verdadera Sabiduría que conduce al Cielo. 

Mas los Fariseos, Escribas y Sacerdotes, no podían, por su soberbia, ni querían hacerlo, 

ya que se tenían por perfectos en la Sabiduría. He dicho17 y repito: “Poseían el perfecto 

conocimiento de la letra de la Sabiduría, mas carecían en absoluto del espíritu de la 

misma. Por tanto, no poseían la verdad, la luz para ver la verdad, ni la caridad para tener la 

luz del amor con la que iluminar la verdad de la Ley del amor”. Tenían celo, pero 

equivocado, por hallarse fuera de la caridad y, por ende, de la verdad sobre cómo ser 

celosos en el servicio de Dios. Tenían una justicia suya propia, toda humana, 18 que se 

habían dado a sí mismos, a la que no sabían renunciar porque, renunciar a ella quería decir 

inclinar la cabeza, despojarse de los propios hábitos morales para hacerse con otros 

propuestos por una justicia en nada conforme con sus gustos, tan amantes de los honores y 

de las supremacías. 

Y propuesta, ¿por quién? Por un aldeano Galileo. Bien es verdad que Éste se profesaba 

Hijo de Dios y hacía obras19 y daban lecciones propias de Dios. Mas ¿podía el soberbio 

Israel aceptar lo que venía de un hombre de condición humilde –no obstante saber, por ser 

verdad ciertamente histórica, cómo recibió Moisés, entre rayos y fulgores divinos las Ley 

del Sinaí20 junto con las demás disposiciones, y cómo reveló Dios las cosas futuras y 

mesiánicas a los Profetas– habiendo sustituido la Ley primera, simple y perfecta, por un 

código de preceptos humanos que, mientras descargaban de los pesos a los poderosos, 

 
16 Mateo 16, 13-20 
17 En la lección del 24 de julio de 1950 
18 Mateo 5, 20 
19 Lucas 24, 19-20; Juan 10, 37-38 
20 Éxodo 19, 16-211; Deuteronomio 5, 1-22 



 245 

oprimían a los pobres, al pueblo llano, y si, en lugar del Mesías espiritual, como aparecía 

presentado en las profecías, se había formado la idea de un Mesías humano, conquistador 

para Israel de toda la Tierra? No podía. 

Y, por ello, se sometió a la justicia de Dios que el mismo Dios, no ya entre rayos y a uno 

sólo –Moisés– sino a todo el pueblo por boca de Jesús, su Verbo, y con prolongada y clara 

enseñanza –había venido a inculcar a las gentes para que todos los creyentes se hicieran 

justos y tuviesen la Vida eterna y el Reino de Dios”.21 

* * * * 

 

 

14 – 9 – 50 

C. X, v. 5–21 

“Cuando los mandamientos y enseñanzas aún no habían sido dados ni repetidos sin 

descanso por Cristo, sino que habían sido entregados a uno sólo; Moisés y por un número 

muy limitado de veces, Moisés, sintiéndose ya próximo al fin de su tiempo mortal, para que 

el pueblo, a su muerte, no llegara a desviarse saliendo del camino del Señor, reunió a su 

pueblo y promulgó la Ley en presencia de los Ancianos y de las tribus, así como las 

maldiciones y bendiciones, según se hiciesen las obras de acuerdo o en desacuerdo con la 

Ley de Dios, terminando con las palabras a que Pablo hace referencia.1 

La justicia, en verdad, deriva del cumplimiento de la Ley y ni aún en los tiempos 

anteriores a Cristo o en los de Cristo, cabía excusa para el que no la practicaba, toda vez que 

los mandamientos fueron dados perfectamente claros y promulgados a todo el pueblo por 

el mismo que los había recibido. 

En diversas ocasiones Dios había dado órdenes a sus hijos. Desde Adán a Moisés, en 

numerosas ocasiones, Dios había instruido sobre esto o aquello a sus hijos. Pero nunca 

como en el Sinaí fueron tan completas las órdenes e instrucciones y dadas, no para éste o 

aquel hijo de Dios sino para todo su pueblo elegido. Y para que no se perdiesen aquellas 

leyes, fueron escritas por el dedo de Dios sobre las tablas de piedra mejor aún que por la 

 
21 Juan 20, 30-31 
1 Deuteronomio 31-33 



 246 

mano de Moisés sobre las tablas del testimonio y conservadas en el Arca santa.2 No podía, 

por tanto, aquellos israelitas aducir excusa alguna para no practicar la Ley que ya no estaba 

encerrada en el Cielo o en la Mente divina; ni era preciso ya, porque la creyeron celestial, 

que un hombre elegido por Dios, fuera raptado con su espíritu al Cielo para conocer la 

revelación, o que un espíritu del Cielo descendiese para comunicarles la revelación. 

La palabra de Dios, como dice Moisés, estaba desde el Sinaí ya “muy cercana a los 

miembros del Pueblo de Israel”,3 en el Arca puesta en el Tabernáculo que estaba siempre en 

medio al pueblo de Israel; era más bien, porque ya anotada “en la boca  y en el corazón” de 

los hijos de aquel pueblo, y los justos entre él podían vivir según la Ley. 

Con más razón habrían debido vivir la justicia de la Ley que eran coetáneos y 

contemporáneos de Cristo, los cuales además de la Ley y la profecía de Moisés sobre el 

futuro Mesías –“El Señor tu Dios suscitará a tu Nación y entre los hijos de ella (y hermanos 

de Moisés) un grande profeta: escúchalo. Será profeta como tú, pero Yo no pondré mi 

Palabra en su boca, y Él dirá todo lo que Yo le he ordenado decir. Y si alguno no querrá 

escucharlo, ni escuchar mi Palabra que hablará en mi nombre, Yo no me vengaré (Deum. 

18, 15–19) – oían estas palabras de la misma palabra de Cristo: “Mi doctrina no es mía, sino 

de Aquel que me ha enviado (Jn. 7, 16). Yo digo lo que el Padre me ha enseñado. (Jn 8, 28). 

Quien no cree en Mí se condena (Jn 3, 18). He venido en nombre de Mi Padre y no me 

acogen… Yo no os acusaré con el Padre porque ya hay quien os acusará, Moisés en quien 

vosotros tenéis puesta la esperanza… que de Mí se dijo: ¡Si no creyerais en sus palabras y 

no las escucharais, cómo creeréis y escucharéis las mías? (Jn 5, 43–47). Vosotros tratáis de 

matarme porque mi palabra no penetra en vosotros (Jn 8, 37). 

Mas, según la profecía de Isaías, “ellos tuvieron ojos y no vieron, oídos y no escucharon, 

un corazón duro que no comprendió, porque no quiso comprender”4; y por tanto, aunque la 

Palabra misma de Dios hubiera descendido del Cielo para instruirlos o hubiera venido de 

los infiernos para persuadirlos y amaestrarlos aun para convertirlos, no se convirtieron, no 

quisieron reconocer a Cristo fin y perfección de la Ley, y por esto viene su condena. 

Aquella misma condena que, sobre la Tierra y hasta de la Tierra y más allá de la Tierra, 

golpeará de condena más o menos temporal y tremenda a todos aquello que no creen en 

 
2 Éxodo 25, 16; Deuteronomio 10, 1-5 
3 Éxodo 25, 22; 29, 45-46 
4 Isaías 6, 9-10; Mateo 13, 14-15; Juan 12, 40 



 247 

Cristo y no practican la Ley; y no sólo esto, sino, jueces novatos, le negaron el derecho de 

poder hacer obras santas de continua evangelización por medio de sus elegidos y no 

ACCOLGONO sino escarnecen y persiguen, las místicas lámparas que Dios continuamente 

enciende para que de este modo no perezca en las tinieblas y en el hielo espiritual. 

No basta creer en la existencia de Dios, del Cristo, de la otra vida, del premio y en tantas 

variedades de fe que es culpa no creer. Es preciso creer también en la infinita potencia y 

misericordia de Dios que, así como ha enviado a su Hijo a evangelizar el mundo, y a su 

Espíritu a dar sus luces y sus dones a los Apóstoles y discípulos de la nueva Iglesia para que 

la Tierra conociera al Cristo. Salvador de cuantos en Él creen, así manda los fuegos y 

lumbres del Espíritu Santo a aquellos que quiere y a aquellos que han merecido tal don, 

para que hagan inflamar las llamas de la caridad y avivar y completar las verdades en los 

corazones5, de donde fe y amor son alimentados continuamente en la masa de los hombres, 

que, muchas veces, no perecen porque lo quieran, sino por falta de ayudas extraordinarias 

que las saquen de las debilidades y de la muerte del espíritu, como Jesús daba la salud y a 

nueva vida a los desfallecidos o los muertos de la carne y del espíritu. 

Se dijo por boca inspirada: “Vosotros sois otros cristos”.6 Y ¿podrá negarse que los 

verdaderos “otros cristos” pueden hacer obras de sabiduría y de salvación igual que las 

hacía Cristo? ¿No dijo Él: “Vosotros haréis obras como las mías y aún mayores”?7 ¿Acaso no 

llamó Él a la luz y llevó a su Reino a paganos, gentiles, griegos y judíos? ¿Por ventura no 

han confirmado los acontecimientos las palabras de Pablo: “No existe diferencia entre 

Judíos y Griegos”?8, y también; “Ninguno que hable movido por el Espíritu de Dios lanza 

anatemas contra Jesús… Hay diversidad de dones, mas uno mismo es el Espíritu que opera 

en todos para utilidad común”?9 

Así pues, todo aquel que cree e invoca al Señor – y si le invoca es porque le ama – tiene la 

salvación, vive en Dios, sirve a Dios del modo como Él quiere que su vasallo le sirva y 

recibirá idéntico premio al de quienes sirvieron al Señor de formas diferentes por haber 

recibido de Dios misiones diversas y dones adecuados a cada una de esas misiones. 

 
5 Juan 16, 5-15 
6 1° Corintios 6, 15; 12, 12-27; Romanos 12, 4, 51; Gálatas 2, 19-20 
7 Juan 14, 12 
8 Romanos 10, 12 
9 1° Corintios 12, 3-7 



 248 

Bellos son los pies que se cansan de tanto andar evangelizando. Como bellos son también 

los entendimientos y corazones de los contemplativos que ruegan por aquellos que se 

gastan en la vida activa. Y bellos igualmente los espíritus obedientes, atentos y humildes 

que hacen la voluntad de Dios por más que sea ésta extraordinaria y no divagan con su 

espíritu ni caen en la soberbia por haber llegado a ser oídos que escuchan al Señor e 

instrumentos de revelación privada para los hermanos. 

Bellos son los perseguidos por esto. A la corona de los justos se añadirá para ellos la de 

los mártires porque sufrieron por la justicia. En verdad que a ellos les alcanza la beatitud de 

todas las bienaventuranzas.10 

Ellos son pobres de espíritu porque no tienen apego a las riquezas ni a las alabanzas, no 

negocian con los dones de Dios ni echan bando de su servicio extraordinario. Tienden los 

velos de su humildad sobre los secretos del Rey;11 como fuentes ocultas de sabiduría, se dan 

a los hermanos necesitados no queriendo recibir a cambio ni el aplauso de las gentes que es 

para ellos motivo de turbación tan sólo. Y por esto es ya suyo el Reino de los Cielos que está 

en su corazón y descubre sus misterios a sus sentidos espirituales a la espera de recibirlos 

para siempre en la otra vida. 

Ellos son mansos para el Querer de Dios por más que les resulte doloroso tal Querer y 

poseen la Tierra, es decir, obran en su aislamiento como muy pocos lo hacen: conquistando 

innumerables almas para Dios. Son reyes y maestros para muchos durante y después de la 

vida y de ellos puede decirse lo que en el Cantar: “Correrán tras el olor de sus perfumes de 

sabiduría esparcida como un bálsamo para que muchos tengan en ella curación y consuelo 

espiritual”.12 

Ellos, puesto que el mundo, en el que no hay sino tinieblas o, al menos, obscura niebla de 

orgullo, los aflige y lloran lágrimas amargas por la incomprensión humana, son consolados 

aquí por el Rey de dolores y por la Madre desolada y lo serán allá mil veces mil por cada vez 

que lloraron. 

Ellos, que por su hambre y sed de justicia hubieron de gustar la ceniza, la hiel, el ajenjo y 

el vinagre que les proporcionaron los hombres, habiendo sido saciados en su espíritu 

únicamente por el Espíritu de amor, su diario maná, tomarán asiento, al final, en el 

 
10 Mateo 5, 1-12; Lucas 6, 20-23 
11 Tobías 12, 7 



 249 

banquete nupcial del Cordero13 y Dios mismo será quien los sacie revelándose a ellos y 

revelándoles todos los consoladores misterios de Dios. 

Ellos, que con espíritu de misericordia no dejaron de servir a Dios – aun sabiendo que 

con ello habrían de encontrar y sufrir la inmisericordia humana que es envidia hacia los 

elegidos y se venga de ellos de mil formas para hacer de su elección una cruz – encuentran 

y encontrarán completa misericordia en el corazón de la indestructible Misericordia: Jesús, 

y en el de la Mujer que no sólo no odió a los que mataron a su Hijo sino que rogó por su 

conversión. 

Ellos, puros de corazón, no volviendo la mirada más que a su Señor para servirle siempre 

prontamente – ni pueden escuchar otras voces, así de los sentidos como de las tentaciones, 

pues únicamente están atentos a las voces del Cielo – gustan ya la beatitud de la visión de 

Dios, de su conocimiento, grande, aunque limitado todavía, y aguardan con sencillez la 

llegada de la hora en que poder verlo tal cual es14 por toda la eternidad. 

Ellos, pacíficos, por ser hijos y siervos del Rey de la paz, compenetrados en las palabras 

del Pacífico cuyos ejemplos siguen aun con sus adversarios, son verdaderos hijos de Dios, 

siendo con tal nombre llamados eternamente y habitarán en sus tabernáculos15 después de 

haberle dado hospitalidad en su corazón, pues Dios está con los hombres de paz. 

Ellos, que por amor a la justicia y por haber trabajado para que ella aumentase en 

muchos y acudiesen muchos a ella, sufrieron toda clase de persecuciones, no pudiéndose 

decir que sea persecución únicamente el martirio cruento que viene a resultar rápido. No. 

El amo del mundo y sus servidores, más o menos concientes de serlo, tienen mil modos de 

perseguir, fraudulentos, disimulados, lentos, basados en la mentira, en la calumnia, en la 

injusticia, que los emplean con astucias refinada contra los siervos de Dios, martirizándolos 

incluso y sobre todo, en aquellas partes del yo que verdugo alguno puede martirizar, en las 

partes incorpóreas: en la mente y, más que nada, en el espíritu. Estos tales despojan de 

todo a los siervos de la justicia: de su derecho a servir al Señor, de trabajar por llevar los 

hermanos a la justicia, de su buen nombre y hasta de la verdad de su condición. Y los 

 
12 Cantar de los Cantares 1, 3 
13 Apocalipsis 19, 7-9 
14 1° Juan 3, 2 
15 Lucas 16, 9 



 250 

cubren con la vestidura de ignominia con que vistieron a Cristo16 y los escarnecen con las 

mismas palabras: “Si es verdad que eres lo que dices ser, dile al Señor que intervenga y te 

ayude”.17 Mas a cada despojo, a cada burla sufrida por ellos en la Tierra corresponde un 

nuevo adorno añadido al vestido de bodas que les espera en el Cielo, un aumento de gloria 

para estos ciudadanos seguros del Reino y una alabanza mayor de parte del pueblo de los 

santos y de los ángeles que desde lo alto de los Cielos contemplan y juzgan con justicia 

sobrenatural las acciones todas de los hombres, los cuales, no todos, ¡ay de mí!, obedecen al 

Evangelio, ley y doctrina de caridad, de verdad y de justicia. Verdad que enseña cómo Dios 

no hace distinción de personas,18 que no cuentan para Él bienes, cargos o cultura sino que 

mira el corazón, al espíritu de las personas. Y, puesto que, cuenta más humildad de vida y 

simplicidad de costumbres hay, tanta más humildad de mente y de corazón, tanta más 

simplicidad de sentimientos y pureza de fines hay también por lo general, así es como 

Cristo, de acuerdo con esa norma, tomó hombres sencillos y humildes para hacer de ellos 

sus Doce y otro tanto hace Dios al escoger sus instrumentos de entre los sencillos, humildes 

y puros de corazón y de intención. 

La pobreza del instrumento sirve, por otra parte, para hacer resplandecer el poder y la 

acción directa de Dios. Mas estos instrumentos de Dios bien pueden dirigir al Señor la 

queja de los profetas y de los apóstoles, reiterado y reasumida por Pablo: “¿Quién creyó en 

lo que decíamos nosotros?”19 

Pero no se desanimen estos instrumentos por persecuciones, vejaciones, opresiones, 

calumnias y desprecios que puedan sufrir de parte de quienes vienen a repetir las maneras 

del antiguo Templo y de los grandes en bienes y en soberbia de Palestina contra Cristo; 

mírenlo a Él e imítenlo sin hacer pausa en su misión y sin acobardarse. 

La Palabra de Dios fue escarnecida, calumniada y ahogada sobre la cruz. Mas desde hace 

veinte siglos Ella triunfa, llena la Tierra y resuena, no ya hasta los últimos confines de la 

misma cual eco imposible de ahogar y luz que no se puede apagar, sino que allá está 

también Ella donde Cristo sufre persecución en sus hijos. Ni la espada ni los tormentos, 

dijo Pablo, pueden separar de Cristo a quien lo ama.20 Esto no lo pudieron conseguir los 

 
16 Mateo 27, 27-30; Marcos 15, 16-20; Juan 19, 2-3 
17 Mateo 27, 39-44; Marcos 15, 29-32; Lucas 23, 35-37 
18 Romanos 2, 11 
19 Isaías 53. 1; Romanos 10, 16 
20 Romanos 8, 38-39 



 251 

paganos de Roma de los primeros cristianos, ni los endemoniados servidores del actual 

Anticristo21 lo pueden conseguir ahora de los actuales, continuadores de aquellos. 

Es como una mística lámpara encerrada en los corazones, pronta a salir y llamear de 

nuevo. La alimentan las lágrimas de los perseguidos en su fe, de aquellos que, nunca como 

ahora, buscan a Cristo y su Reino que constituyen su única paz, su única luz en las tinieblas 

y en las crueldades que imperan allí de donde Cristo fue desterrado, y su única esperanza 

de vida goza tras la opresión terrena. 

Nada hay que contribuya tanto a aumentar el poder de una idea o de una religión como la 

persecución de las mismas. El mismo Cristo adquirió ese sello de gloria imperecedera por el 

que reina y reinará como Santo de los santos aun en su naturaleza de hombre, 

precisamente por su dilatada persecución moral y por su atroz persecución final. Así es 

como lo encuentran cuantos le buscan con amor; así es como se presenta a cuantos se 

hallan oprimidos, afligidos y agobiados bajo un yugo temporal, mostrándose a ellos con 

alientos insospechados sólo conocidos por Él; y así, ciertamente, se presenta también y 

hace que lo encuentren con su severo juicio cuantos, desde los hebreos de su tiempo, 

enemigos suyos, hasta sus enemigos de ahora, que lo persiguieron y lo persiguen en sus 

fieles. 

No sólo durante “todo el día” sino durante toda su vida entre los hombres tuvo 

extendidas sus manos,22 abrió su corazón y derramó los tesoros de la Palabra eterna al 

pueblo de Israel. Mas los grandes de Israel no quisieron reconocer en aquel gesto, no 

quisieron entrar en aquel corazón ni recoger aquellos tesoros. 

Hasta sobre la Cruz aceptó – pues sólo una libre aceptación suya podía hacer que fuese 

alzado de tal manera – estar con los brazos abiertos y extendidos, como Sacerdote y 

Amante que se ofrecía e invitaba a su Pueblo; y, aun muerto ya, quiso tener abierto el 

corazón,23 muda y postrer enseñanza para toda la humanidad de la inmensa caridad de 

Dios y de la puerta santa que acoge en el reino de la misericordia infinita a cuantos se 

vuelven a Dios–Hombre con espíritu bueno. 

Mas, al paso que los pueblos acogieron la invitación y la última enseñanza de Cristo, 

Israel, incrédulo y rebelde, que no tenía excusa en su pertinaz juicio sobre Cristo tras las 

 
21 1° Juan 2, 18-29; 2° Juan 7, 11 
22 Isaías 65, 2; Romanos 10, 21 



 252 

pruebas por Él dadas – desde los milagros a la doctrina, desde la resurrección a la 

ascensión – persistió en su voluntaria obcecación, mereciendo la reprobación de Dios”. 

* * * * * 

 

 

29 – 10 – 50 Fiesta de Cristo Rey 

C. XI, v. 1–24 

“No es total ni perpetua dicha reprobación. Si Dios es Justicia, también es Misericordia. Y 

qué Misericordia sea ésta atestiguarlo el haber hecho de su Verbo el Cordero destinado al 

sacrificio para la redención de los hombres. 

Se desprende de aquí que no todo Israel fue reprobado, ya que no todo Israel era malo. Al 

igual que en toda sociedad humana, también en Israel había justos y así, los más justos de 

Él comprendieron, siguieron y amaron a Cristo desde que lo conocieron. Otros, menos 

sencillos y menos justos, aguardaron a tener pruebas fuertes para creer que Él fuese el 

Mesías. A otros más los movieron únicamente los últimos milagros (de la Resurrección y 

Ascensión). Algunos, en fin, tan solo se rindieron cuando vieron a los Apóstoles, rudos e 

incultos, cambiarse a evangelizadores, llenos de dignidad y de sabiduría, ser valientes 

cuando antes eran miedosos, verles obrar milagros como su Maestro y, sobre todo, tan 

firmes en su fe hasta el punto de saber hacer frente al Sanedrín, respondiendo así una y 

otra vez a sus injustas órdenes: “Que sea o no justo ante Dios obedecer a Dios antes que a 

vosotros, juzgadlo vosotros mismos. Por lo que hace a nosotros, no podemos dejar de 

hablar de cuanto hemos visto y oído. (Hechos, c. IV, v. 19–20) Es preciso obedecer a Dios 

antes que a los hombres. El Dios de nuestros padres resucitó a ese Jesús al que matasteis 

vosotros colgándolo de la cruz. A este Príncipe y Salvador, Dios le exaltó con su diestra para 

proporcionar a Israel la penitencia y el perdón de los pecados. Y nosotros somos testigos de 

ello junto con el Espíritu Santo que Dios concedió a quienes le obedecen (Hechos, 5, 29–

32)”. 

 
23 Juan 19, 31-37 



 253 

Los más justos entre las cabezas de Israel, entre los que se encontraba Gamaliel,1 el 

principal de los rabinos de aquel tiempo, se convirtieron entonces al Señor Jesús. Porque 

en todo lo del hombre y lo que hay en el hombre es malo por más que no sea él totalmente 

justo. El pecado original y los pecados de la triple concupiscencia2 no destruyen todo lo que 

de Dios hay en el hombre, esto es, lo que es tendencia buena de la parte incorpórea 

(espíritu y entendimiento). La razón, a la que sólo una demencia puede del todo anular, 

siempre puede abrir caminos a la verdad y a la justicia e iluminar a los hombres para que, 

usando bien de su libre albedrío, admitan cuanto en un principio abiertamente rechazaron 

o dejaron de admitir, reconociéndolo verdadero y bueno y como medio para ir hacia la 

Verdad. 

Los demás de Israel, “pueblo de dura cerviz”,3 persistieron, ya desde los tiempos de 

Moisés, en su error, rechazando la fe en Cristo, repudiando su doctrina que es camino de 

salvación. Y aun preconociendo al Mesías anunciado muchas veces por Dios a sus hijos, no 

lo acogieron, antes lo rechazaron como a un pecador, porque en ellos no anidaba la caridad 

que es vida en Dios y vida de Dios en el hombre sino la soberbia que es dureza de corazón y 

humo que no deja ver la verdad. 

Dios, por el contrario, por más que fuese enorme la culpa de Israel, no repudió a la 

totalidad de su pueblo, reservándose de él, como ya se lo dijo a Elías,4 un cierto número de 

hombres que no habían doblado su rodilla ante ídolo alguno y que, más o menos 

rápidamente, habrían de venir al Rey de los reyes. A estos restos del Pueblo elegido – 

porque los demás, de hijos se habían cambiado a hijastros de Dios al no reconocer al 

Primogénito de todos los verdaderos hijos de Dios, Primogénito por naturaleza y por Gracia 

– llegó la Gracia que es el don que Dios predestinó, es verdad, para todos los hijos, pero que 

va y se queda como don con el que no la rechaza o se despoja de ella con el pecado. 

De igual suerte Israel, por querer ser con exceso “el principal” conforme a sus miras y 

haber tomado asiento, en la persona de sus grandes, sobre la cátedra de Moisés5 sin vivir, 

por otra parte, según la justicia de Moisés para ser tenidos por “maestros” ante el mundo, 

haciendo imposible la Ley por el cúmulo de leyezuelas humanas añadidas y sobrepuestas a 

 
1 Hechos 5, 34-42 
2 Génesis 3; 1° Juan 2, 16 
3 Éxodo 32, 9 
4 1° Reyes (Vulgata: 3° Reyes) 19, 10 y 14 
5 Mateo 23, 1-12 



 254 

la Ley, y para ser tenidos como jueces hasta del Santo de los santos venido del Cielo para 

hacer tornar Israel a la Justicia y la Ley a su divina y perfecta simplicidad,6 gracias a la cual 

le es posible a todo hombre ponerla en práctica, ya sea éste judío o samaritano, griego o 

romano, no consiguió la gloria humana que buscaba ni la gloria sobrenatural de la que, 

orgullosamente, se juzgaba ya en posesión, antes mereció, a excepción de los pocos hebreos 

convertidos a Cristo, el castigo del Cielo, la ceguera, el aturdimiento, las asechanzas, la 

trampa, los tropiezos y el castigo humano con el que le hizo caer al suelo bajo los golpes de 

sus opresores y andar disperso y mal visto del mundo a lo largo de los siglos. 

Rechazaron, negaron y mataron al Rey de reyes, a aquel Rey que les habría 

proporcionado un reino sin término y, para su castigo y humillación, tuvieron por reyes y 

emperadores a los dominadores humanos de todos los tiempos. 

Este fue el pan ofrecido a su soberbia: verse reemplazados como Pueblo de Dios por los 

Gentiles y ver destruidos el Templo, el altar y la ciudad de la que tan orgullosos se sentían 

hasta el punto de faltar a la caridad con todo aquel que no fuese ciudadano de nacimiento o 

por elección a cargos relevantes. 

Despreciaron y se vieron despreciados. Dominaron con cetro de hierro y fueron 

dominados con varas y cadenas por aquellos a quienes durante tanto tiempo habían 

escarnecido. No hubo ya más Jerusalén ni Sinagoga sino Roma e Iglesia. Como dijera la 

Palabra omnisciente y omnividente: “los primeros” vinieron a ser “los últimos”.7 

Con todo, por cuanto Dios de todo saca bien por más que, de por sí, sea algo 

esencialmente malo, del delito de los judíos se derivó un bien para los Gentiles, los cuales, 

aunque paganos, no eran con Cristo peores que los Judíos, pues respetaban en Él al 

hombre docto y pacífico, al hombre que no les despreciaba ni enseñaba a las turbas a 

despreciarlos, antes era bueno con ellos por más que fuesen Gentiles. Mas, después del 

delito del Gólgota, se abrieron sus ojos a la verdad y en el hombre bueno, pacífico, docto, 

obrador de milagros, reconocieron al “Hijo de Dios”8 y se volvieron a Él, viviente en su 

Iglesia, recibiendo la Vida. 

He aquí cómo el delito de los Judíos, delito de avaros por concupiscencia de poder, 

resultó riqueza de tesoros espirituales para los Gentiles que se encontraban privados de 

 
6 Mateo 5, 17 
7 Mateo 19, 30; Lucas 13, 30 



 255 

ellos y su (de los Judíos) voluntaria escasez de comprensión y de entendimiento que se 

cierra con obstinación repeliendo la Luz y prefiriendo las tinieblas a la Luz,9 fue causa de 

que la Luz pasase a los Gentiles y de que de esta primera causa se siguiesen las demás y, de 

entre ellas, la caridad, por la que hombres de naciones enemigas entre sí o que se odiaban 

por ser unos, dominadores y dominados otros, gentes de todo lugar y lengua, se 

reconciliaran mutuamente llamándose “hermanos” en el nombre del Hermano Santísimo 

que vino a morir para darles una única Vida, ya fuesen Judíos, Gentiles, Hebreos de la 

Diáspora,10 Griegos, Romanos, Libios, Egipcios, Partos o Sirios. 

La caridad que es vida en Dios, surgió primero o resurgió allí donde estaba muerta y la 

caridad hizo santas las primicias, hizo santa la masa y santificó toda la mística Vid11 desde 

las raíces – que procedían de Israel por María, Madre de Jesús, virgen de la estirpe de 

David12 y por Jesús, Unigénito suyo; por los Apóstoles, hijos de Israel, y por los discípulos 

extraídos de las doce tribus – hasta los sarmientos nuevos proporcionados por los Gentiles, 

injertados en su tronco, reemplazando a aquellos que, por no haber querido permanecer 

unidos a Cristo, tronco de la mística Vid, fueron seccionados de él por estar muertos. 

Al ser santa la Cabeza, era santo también el Cuerpo místico y santos los sarmientos 

injertados al mismo – por más que anteriormente no lo fueran – para que no volviesen a 

cometer el antiguo pecado por el que Adán perdió la Gracia13 e Israel, en la casi totalidad de 

su pueblo, además de la Gracia, perdió la bendición de Dios. 

Vida de los sarmientos nuevos y de los retoños de la Vid, es la caridad, linfa divina que 

alimenta a quien, por soberbia, no se separa del tronco. Porque la soberbia lleva a la duda, 

tanto sobre la verdad como sobre los deberes que si no se cumplen vienen a desagradar a 

Dios. Y de la duda se pasa al enfriamiento de la fe, de aquí a la incredulidad, de ésta a la 

pérdida del temor de Dios y, por último, a la convicción de que Dios es tan bueno que no 

sabe ser nunca severo. 

Dios es justo dentro de su bondad; severo mientras el hombre persiste en su pecado; 

dulce cuando el hombre se arrepiente de él; más dispuesto a redimirlo en su amistad que a 

 
8 Mateo 27, 54; Marcos 15, 39 
9 Juan 1, 4-5 
10 Santiago 1, 1 
11 Juan 15, 1-17 
12 Mateo 1, 1-17; Lucas 3, 23-38 
13 Génesis 3 



 256 

condenarlo; y feliz si a quien se halla espiritualmente muerto pude darle o tornar a darle la 

vida. Ahora bien, necio no lo es jamás. 

El Señor por ser infinito su poder y su misericordia e infinitos los méritos de Cristo 

Redentor, puede obrar toda suerte de milagros. Mas, una cosa es necesaria para conseguir 

el milagro; la buena voluntad del hombre, su fe en Dios, su esperanza en el Señor y su 

caridad para con Dios y para con el prójimo; sobre todo la caridad, ya que ella viene a ser el 

terreno que hace posible la floración de todas las virtudes y la unión con Dios”. 

* * * * * 

 

 

2 – 11 – 1950 

C. XI, v. 25–36 

“Una de las señales de la última venida de Dios y del Juicio que seguirá al fin del mundo 

es la conversión de Israel, que será la postrer conversión del mundo a Dios. 

¿Por qué ellos los últimos, cuando fueron los primeros en ser pueblo de Dios? Por decreto 

eterno y por decreto humano. 

Y no os parezca injusto el decreto eterno: Ellos que eran ya los primeros – o mejor aún: 

los únicos – en el conocimiento de las verdades sobrenaturales, debieron haber sido los 

primerísimos en el nuevo pueblo de Dios: el pueblo de los cristianos; lo mismo que Adán y 

su mujer debieron haber sido los primerísimos del pueblo celestial. Mas la falta de buena 

voluntad hizo de los primeros los últimos. Y como se dice en la Escritura1 de Enoc y Elías 

que fueron arrebatados, en vida, por Dios fuera del mundo y llevados a otro mundo mejor 

para retornar, en el momento oportuno, a predicar penitencia y combatir al Anticristo 

cuando el mundo se halle convertido en una Babilonia y en un Anticristo2 – y ello por su 

justicia extraordinaria – otro tanto se dice en la Escritura: que Israel, a causa de sus 

pecados, será reprobado por Dios y que, de primero, vendrá a ser el último que entre en el 

Reino de Cristo.3 

 
1 Génesis 5, 21-24; 2° Reyes (Vulgata: 4° Reyes) 2, 11-12; Hebreos 11, 5 
2 Apocalipsis 17-18 
3 Isaías 27, 6-13 



 257 

Adán es figura bien señalada de lo que significa caer en la reprobación de Dios, pues él, 

no obstante haber expiado largamente su pecado sobre la Tierra, hubo de aguardar, por 

cierto, siglos y milenios antes de volver a entrar en el Paraíso, al menos terrenal, en donde 

Enoc y Elías gozaban ya desde hacía siglos de la consoladora amistad de Dios. 

Del mismo modo deberán pasar para el pueblo hebreo, aun no estando para él 

inexorablemente cerrado el Reino de Dios por haberlo rechazado cuando podía admitirlo, 

siglos y milenios antes de que Israel torne a la amistad con Dios Padre, Hijo y Espíritu 

Santo. Antes habrán de ser “pueblo de Dios” los demás pueblos. Los últimos, ellos; los 

judíos. Los últimos, por más que de Sión, como siempre, hayan de venir los que han de ser 

la salvación. 

Sión está aquí para llamar a Israel e Israel está aquí para significar “pueblo de los hijos de 

Dios”. De Israel vino Jesús. De Israel vinieron Enoc y Elías y a Él volverán para preparar el 

retorno del Hijo de Dios: Cristo, a fin de que, a su venida, la impiedad o la abominación de 

la desolación4, de que habla la palabra evangélica, no sea como un cenagal inmundo que 

alcance a toda la Tierra y a todos los rincones de la misma, y para que todos, aun aquellos 

que durante siglos fueron protervos, sean en su totalidad predestinados a la Vida y la 

alcancen antes de que ya no exista el tiempo. 

Todos, incluso Israel. Porque, si como dijo Aquel que es la Palabra encarnada y Sabiduría 

del Padre, por los méritos de los elegidos serán acortados los días de la desolación,5 otro 

tanto ha de creerse que no todo Israel ha de ser reprobado y excluido, y esto debido a los 

méritos de sus padres (patriarcas, profetas y justos del pueblo hebreo). Por la justicia de 

estos, Dios usará de misericordia y no cancelará la elección de los hebreos a ser su pueblo 

por no separar a los padres de los hijos y porque Dios no es voluble en sus designios.6 

Si está lleno de misericordia para los paganos e idólatras y hasta para los pecadores que 

se arrepienten, en modo alguno podrá de ser Padre de misericordia7 para aquellos que eran 

su pueblo y que por un celo que ya no resultó justo al no guardar medida ni ser ordenado – 

un celo que quería ser y se tenía por más perfecto que el mismo decreto, querer y designio 

 
4 Daniel 9, 27; 11, 31; 12, 11; Mateo 24, 15; Marcos 13, 14 
5 Mateo 24, 22; Marcos 13, 20 
6 Números 23, 19 
7 2° Corintios 1, 3 



 258 

de Dios – no supieron creer, aceptar y acoger a Cristo tal como Dios Padre le había 

mandado. 

También para los hebreos murió Cristo. Y más aún; en sus plegarias postreras desde la 

Cruz encomendó al Padre a los hebreos más que a ningún otro pueblo8 porque eran los que 

más habían merecido la reprobación de Dios y persistido tenazmente en su error. 

¿Por qué el pueblo elegido precisamente habría de ser el más culpable? ¿No podía 

impedir Dios que tal sucediese? Como fulminó a Saulo9, ¿no podía fulminar igualmente a 

los Príncipes de los Sacerdotes, a los Fariseos y Escribas y así convertirlos a la Verdad y a la 

Justicia? Cierto que lo habría podido. Mas, ¿dónde entonces el mérito de su conversión, no 

espontánea sino forzada por un poder y querer divinos? 

¿Hubo o no un motivo inescrutable en esta conducta de Dios? Cierto que lo hubo, pues 

Dios nada hace sin un motivo y un fin, Y todo fin es justo por más que resulte misterioso 

para los mortales. 

Llegará el momento en que todas las cosas, ahora incomprensibles, obradas por Dios, se 

os descubran. Y entonces repetiréis con Pablo: “¡Oh profundidad de las riquezas de la 

Sabiduría y Ciencia de Dios!”” 

* * * * * 

 

 

8 – 11 – 50 

Capítulos XII y XIII completos. 

“”Sacrificio vivo – culto racional”. 

Los sacrificios eran la base y la forma de la religión antigua. Todo se impetraba y todo se 

expiaba mediante sacrificios.1 Con el sacrificio se pretendía honrar a Dios y aplacarlo, lo 

mismo que darle gracias por una victoria o una curación. Era la época del sacrificio 

material. Y era lógico que así fuese, ya que no había otro rito ni otro modo manifiesto de 

honrar al Eterno e impetrar su ayuda. 

 
8 Lucas 23, 34 
9 Hechos 9, 1-19; 22, 5-16; 26, 9-18; Gálatas 1, 12-17 
1 Levítico 1-7 



 259 

El hombre, no instruido aún por la Palabra encarnada y a falta de una Víctima santa para 

un Sacrificio perpetuo y perfecto,2 y sintiendo no obstante, incluso por ley natural, que al 

Creador, al Dios verdadero o al dios adorado en cada una de las religiones, se le debía 

ofrecer de los dones que Él proporcionara al hombre, recurría a los animales y a los frutos 

de la tierra consumiéndoles con el fuego para que realmente fuesen sacrificados. 

Mas, ¿era “sacrificio vivo”? No. Eran sacrificios de animales o productos vegetales, 

muertos ya los primeros y una vez arrancados de la tierra que los nutría los segundos. No 

había víctima viva colocada para que se consumiera en sacrificio honrado a Dios. Y, por 

tanto, el sacrificio era siempre relativo por más que fuera de animales cebados de gran 

valor material. 

Jamás, antes del Cristo–Cordero inmolado para aplacar y expiar la ira divina y las culpas 

humanas, jamás un hombre, a no ser en las religiones idólatras, había sido sacrificado o se 

había sacrificado para tributar honor y reparación perfectos a Dios. Y así el sacrificio era 

siempre relativo e imperfecto, porque, precisamente, por las culpas del hombre y, en 

particular, por aquellas, eran inmolados, no el culpable sino los animales, menos culpables 

que los hombres, sustituyendo sobre el altar al verdadero culpable. Y, por la benignidad de 

Dios que había Él mismo indicado estos sacrificios a la espera de aquel otro perfecto, 

venían así a expiarse todas las culpas. 

Toda, menos una: la Culpa original. Para esa no habrían bastado montañas de víctimas. 

Aunque, de una sola vez, se hubieran inmolado todos los toros, becerros, corderos y 

machos cabríos que, a lo largo de siglos y, principalmente, durante las fiestas rituales, 

transformaban el Templo en una perpetua carnicería escurriendo ríos de sangre y 

humeando con las piras de las víctimas, no hubiera sido suficiente dicho sacrificio para 

lavar la Culpa original. 

Para que el espíritu del hombre fuese de nuevo creado en Gracia y reintegrado el hombre 

a su dignidad de hijo de Dios y coheredero del Cielo; para que la justicia quedase aplacada y 

el Mal vencido, era precisa una víctima perfecta y única que, siendo Dios al igual del Dios 

ofendido, pagase, de Dios a Dios, el rescate del hombre y, como Hombre santísimo, expiase 

por el hombre pecador. 

 
2 Hebreos 10, 1-18 



 260 

Sólo el Hombre–Dios, Jesús, siendo verdadero Dios y verdadero Hombre, podía aplacar 

a Dios y redimir al hombre. 

Y Jesús fue inmolado. Pero su Sacrificio no se consumó con carnes muertas sino con un 

Cuerpo vivo sobre el que descargaron todos los tormentos a fin de expiar todas las culpas 

con las que el Inocente, para consumirlas todas, se hallaba cargado. 

Sacrificio total; del espíritu de Cristo probado por el abandono del Padre3 a fin de 

reparar la culpa del espíritu de Adán, culpable de haber abandonado a Dios y su Ley; del 

entendimiento perfecto del Hijo del Hombre, para reparar la soberbia de Adán; de la carne 

inocente del Cordero de Dios, para reparar la lujuria de Adán. Y para que el mundo, 

siempre pecador, contase permanentemente con una víctima perfecta, Cristo, Pontífice 

eterno, instituyó, antes de su inmolación, el sacrificio perpetuo; el sacrificio eucarístico en 

el que aún está y siempre estará Cristo con su Cuerpo, Sangre, Alma y Divinidad, que es 

ofrecido y consumado sobre los altares. 

Sacrificio perpetuo y sacrificio vivo es el nuevo sacrificio de la religión perfecta. “Este es 

mi Cuerpo, esta es mi Sangre, que son consumados por vosotros. Hacer esto en memoria 

mía”.4 El Verbo dice “es”. Usa el presente porque, efectivamente, hasta el fin de los siglos el 

sacrificio será siempre nuevo y siempre igual en todo al consumado por Cristo, con idéntico 

valor ante Dios y a favor de los hombres. 

Mas al sacrificio vivo que se consume sobre los altares debe unir el hombre su propio 

sacrificio personal, el de todas las horas, que debe abarcar todas las ocupaciones, deberes 

y, sobre todo, la voluntad de Dios; por más que ésta sea de dolor. Sacrificio que puede ser 

de la parte carnal, moral o espiritual. Enfermedades, pobreza, trabajo extenuante, que 

corresponden a vuestra parte material. Injusticias, calumnias e incomprensiones, a vuestra 

parte moral. Y a vuestra parte espiritual: persecuciones de parte de los hombres o 

abandonos de Dios para probar la fidelidad de sus siervos y también su fidelidad a la Ley, 

conservando castos, justos y amorosos los cuerpos, los pensamientos, los sentimientos y los 

espíritus. 

 
3 Mateo 27, 46; Marcos 15, 34 
4 Mateo 26, 26-29; Marcos 14, 22-25; Lucas 22, 19-20; 1° Corintios 11, 23-25 



 261 

Porque esto, más que los ritos externos, es lo que constituye el culto racional de que 

habla Pablo.5 No la forma tan solo sino la esencia del culto a Dios. Y lo que proporciona la 

esencia es la renovación, el continuo renovarse del yo individual del modo que se renueva 

de continuo toda la creación en sus animales, en sus vegetales y en sus estaciones, una 

continua renovación espiritual y moral para hacerse una humanidad nueva y transformarse 

cada vez más en Cristo. La esencia del culto a Dios la constituye la continua, fatigosa y 

hasta, a veces, dolorosa subida hacia la perfección para hacer la voluntad de Dios, siendo la 

primera y común Voluntad Divina para todos los creados con semejanza divina la 

predestinación a la gloria: que se hagan santos a fin de subir para siempre a la morada del 

Padre. 

Esta renovación, esta transformación, esta subida a la perfección, esta voluntad humana, 

propia, no obstante, del hombre en el que más viva es su semejanza con el Padre, su unión 

con el Hijo y su docilidad a todas las inspiraciones del Espíritu Santo – de modo que sus 

dones no queden improductivos como semilla caída sobre piedra, sino activos como semilla 

caída en tierra fertilísima que viene a hacer árbol frondoso capaz de nutrir con frutos 

santificantes no sólo a su propietario sí que también a otros muchos, más desgraciados que 

culpables y más pobres de Dios por no saber de Él y no haber quien les instruya debido a su 

indiferencia – se tiene haciendo en todo y por todo lo que Dios propone hacer, del modo 

como Dios lo propone y en la medida que Dios indica. 

Constituye el bien de todo el Cuerpo místico, tanto el que recorre continentes y se gasta 

en el terreno apostólico para llevar nuevos cristianos a la Iglesia militante, como el que 

sufre ignorado y oculto y hace plegaria de su dolor para ayudar a los misioneros; y no es 

menos grata al Señor su pequeña Misa (las víctimas son hostias y su lecho es el Gólgota 

sobre el que consuman su sacrificio para el bien de muchos). Contribuye al bien de sus 

hermanos, tanto el que escribe las revelaciones de Dios por haberlo hecho Este su 

revelador, como el que, teniendo talento, escribe obras con las que hacer comprensibles 

puntos oscuros de la Escritura o de las verdades de la fe, y para hacer más amables, al hacer 

que se les conozca mejor, a Jesús y a María. Basta con que cada acción o ministerio sea 

movido y regido por la caridad. Caridad verdadera.6 

 
5 Romanos 12, 1 
6 1° Corintios del 12, 31 al 13, 13 



 262 

Caridad verdadera que hace odiar el mal en sí mismo, no porque dé motivo al castigo 

ultraterreno sino porque es un dolor que se le causa a Dios. Caridad verdadera que, si no 

mueve a no querer hacer mal, nos impele también a arrancar del mal a nuestros hermanos 

pecadores y nos inspira para ellos reproches que, si bien son, por obligación, justamente 

severas, no carecen, por otra parte, de misericordia, hasta el punto de irritarles o 

desanimarles en vez de levantar a los caídos. Caridad verdadera que hace de los hombres 

hermanos que, con ser imperfectos en gran medida, se ayudan siempre y se aman en el 

Señor. Caridad verdadera que hace a los hombres diligentes en su esmero por las cosas que 

atañen a Dios, fervientes de espíritu, serenos en las pruebas, pacientes en las tribulaciones, 

incansables en la plegaria por más que, al parecer, el Cielo no la oiga, misericordiosos y por 

ello, practicantes de todas las obras de misericordia corporales y espirituales, sin rencor, 

odio o deseo de venganza, llenos de comprensión con el prójimo, sin envidiarle si prospera, 

sin indiferencia o placer cuando sufre, sin avidez de escalar puestos de honor derrocando, 

con calumnias incluso, a los demás, contentos siempre con el propio estado y sin jamás 

vengarse ni de quie les dañó. 

Esta es la caridad, la verdadera caridad que da gloria a Dios y bienes a los hermanos. Y 

Dios, si los hermanos no lo hacen, la recompensará restableciendo la justicia, poniendo en 

claro la verdad de los hechos y castigando y premiando con arreglo a lo que cada uno haya 

merecido. 

La caridad debe asimismo regular las relaciones entre las autoridades, bien sean éstas 

eclesiásticas o laicas, y los súbditos. Ninguna de ellas, porque esté arriba, debe ejercerse sin 

caridad y justicia. Dios – porque es Dios el que permitió que éste o aquel accediese al poder 

– a nadie puso en alto para atormentar a sus hermanos sino para probar la justicia y la 

caridad de las autoridades y para castigar a quienes no la practiquen creyéndose 

neciamente exceptuados de tales deberes por ocupar puestos de relevancia. 

Estar arriba, ser “cabezas”, implica deberes de paternidad como también de fraternidad, 

y quien falte a ellos es juzgado severamente por Dios que le hace responsable, no sólo de su 

propia culpa de falta de caridad y de justicia, sino también de las reacciones que tales 

culpas suyas provocan en los súbditos. Aquel que, porque está arriba, persigue, atormenta 

y hiere injustamente a un humilde, a un súbdito, será llamado por Dios a responder de los 



 263 

escándalos, amarguras y dudas sobre la justicia y providencia divinas que, inevitablemente, 

surgen en el corazón de los oprimidos. 

Dios no castiga ni castigará a quien fue castigado injustamente por los hombres 

revestidos de cualquier clase de autoridad; y esto, aun cuando el oprimido hay tenido 

justificadas reacciones. Por el contrario, será inexorable con aquel que, con su arbitrario 

modo de obrar, atenta contra el espíritu de los humildes, suscitando en ellos dudas, 

rebeldías y demás. 

Y los castigará porque estos tales es a Dios a quien hieren. Sí, a Dios, que puede venir a 

ser privado de un hijo o sentirse poner en duda por otro hijo a causa de la libertad con que 

obran el mal los “poderosos”. Y así, ¿qué piensa el maltratado? “Bueno, si Dios es 

omnipotente, ¿por qué no interviene?” “Luego no es verdad que la plegaria confiada 

obtenga ayuda de Dios”. ¿Comprenden los “poderosos” a quién hieren al herir injustamente 

a un súbdito? Hieren a Dios. A Dios que sufre con y en quien padece injusticia. A Dios que 

resulta herido cada vez que se falta a la caridad. 

Y la caridad es la que debe regular igualmente las relaciones de los súbditos con las 

autoridades. No las juzguen y dejen a Dios el juicio de las mismas. No se revelen contra 

ellas siempre que sus órdenes no sean contrarias a la religión, a la moral, a la colectividad o 

a una anterior e inmutable disposición divina, en cuyo caso, aun a costa de sufrir martirio 

cruento o incruento, es preciso seguir el ejemplo de Cristo que no se plegó a los 

desordenados quereres del Sanedrín7 y de los Fariseos en general ni a los de Herodes;8 el 

ejemplo asimismo del Bautista9 que sirvió a la justicia aun sabiendo que, obrando así 

habría de perder la vida; los ejemplos de Pedro y de Juan ante el Sanedrín,10 el de 

Santiago,11 y después el de toda aquella muchedumbre de mártires de todo tiempo 

aniquilados, desde los despedazados, quemados, desgarrados en los circos y otros lugares a 

los quemados en las hogueras, como servidores del demonio o herejes, por haber hecho lo 

que Dios les ordenaba. 

Saber decir: “Es preciso obedecer únicamente a Dios” y “Hay que servir en primer lugar a 

Dios” como supieron decir los héroes de Dios, desde Pedro a Juana de Arco. Saber decir, 

 
7 Mateo 26, 57-67; Marcos 14, 53-65; Lucas 22, 54-55; 7, 66-71; Juan 18, 24 
8 Lucas 23, 8-12 
9 Mateo 14, 1-12; Marcos 6, 14-16; Lucas 9, 7-9 
10 Hechos 4, 1-22 



 264 

hablando de otras persecuciones incruentas, lo que dijeron Bernarda de Lourdes, Lucía de 

Fátima y sus primitos, y muchos, muchos otros, 

Salvo que los poderosos, mientras lo son – porque, de un día a otro, una fosa o un 

levantamiento popular podría hundir en la putrefacción y reducir a nada el poder del que 

tan orgullosos estaban hasta el punto de hacer objeto de tortura a los pequeños – salvo que 

los poderosos no ordenen cosas contrarias al Querer de Dios que es el único, verdadero, 

eterno y perfecto Poderoso, o más bien, Omnipotente – y esto cada cual, por muy alto que 

se encuentre, debería tenerlo presente para no caer en múltiples pecados – cosa contrarias 

a la religión y a la moral, salvo estos casos, deben ser obedecidos. Porque, en el supuesto 

que ordenen cosas lícitas, ellos vienen a transmitir las órdenes de bien que Dios, en primer 

término, enseñó a los hombres. 

¿Acaso no alcanza la ley humana a aquellos a quienes alcanza ya la ley divina? Así pues, 

para evitar el castigo de Dios y el de los hombres y vivir en la justicia y en la caridad, como 

deben vivir los hijos de Dios para ser y mantenerse verdaderamente tales, es preciso no 

hacer el mal, ningún mal, ni contra Dios ni contra los hombres; es preciso no faltar a la ley 

de la caridad y no desobedecer a la voz de la conciencia que puso Dios en todo hombre para 

que le guíe hacia el bien. 

De este modo – cumpliendo con la ley de la caridad, de la justicia y de la conciencia, y, 

sobre todo, no faltando de forma alguna a la caridad – daréis a Dios culto racional y 

alcanzaréis la perfección en la observancia de la Ley, ya que el amor es el complemento de 

la Ley12 y quien vive en el amor no cae en la concupiscencia de la carne, de la mente ni del 

espíritu13 y permanece en la Luz, esto es, en Dios,14 se identifica con Cristo y partirá con Él 

su Reino”. 

* * * * * 

 

 

16 – 11 – 50 

 
11 Hechos 12, 1-2 
12 Hechos 13, 10 
13 Génesis 17; Deuteronomio 10, 12-22; del 29, 29 al 30, 14; Jeremías del 3, 1 al 4, 4: 9, 24-25; Ezequiel 44, 4-9; Hechos 

7, 51-53; Romanos 2, 25-29; 1° Corintios 7, 17-24; Gálatas 5-6; Colosenses 2, 11-13; 3, 9-11; 1° Juan 2, 16-17 
14 1° Juan 3, 6 



 265 

c. XIV – XV hasta el final de la Epístola. 

“La explicación sobre la caridad – Y maestros en ella deberían ser aquellos a quines Jesús 

hizo “pastores, maestros, sal y lámparas”1 – va dirigida también a los débiles en la fe. 

No a todos les es dado llegar a ser pastores, maestros, sal y lámparas o campeones de 

sabiduría y de justicia. Lo mismo que en el firmamento no tienen todos los astros la 

potencia del sol – y ¡ay si la tuvieran! – otro tanto ocurre en la Iglesia militante, que no 

todos son gigantes en poder y en santidad, siendo este último lo que más cuenta por tener 

un valor y duración sobrenaturales. Hay corderos y hay pastores2 y los corderos son de 

robustez diversa, pues los hay proclives: unos a las caídas, otros a las distracciones y otros 

más a la somnolencia. Es menester comprenderlos a todos y ayudarles con caridad. 

“He aquí que Yo mismo iré en busca de mis ovejas… as apartaré de los lugares de 

tinieblas y de brumas… las conduciré a su Tierra… a los pastos óptimos… iré en busca de las 

extraviadas, haré volver a las que huyeron, ligaré sus fracturas, corroboraré a las débiles… 

“dice el Buen Pastor en Ezequiel 34, 11–16; y dice en Juan: “Yo doy mi vida para que mis 

ovejas tengan la Vida y la tengan sobreabundante”.3 

Y dirigiéndose a los malos pastores que no apacientan a sus ovejas ni las asisten antes las 

explotan y oprimen, dice: “No fortalecisteis al débil, no curasteis al enfermo, no vendasteis 

al quebrantado, no hicisteis volver al ahuyentado ni fuisteis en busca del perdido sino que 

usasteis del dominio con rigor y crueldad… A mis ovejas les disteis a comer y beber el 

alimento y el agua corrompidos por vuestros pies (Ezequiel, 34, 4–19). Se ha encendido por 

ello mi furor contra los pastores… ¡Ay de los pastores ídolos que abandonan y oprimen a su 

grey…! He cogido y quebrado la vara de la Gracia para romper el pacto con los que no me 

han sido siervos–pastores fieles”. 

Esta es la palabra eterna de la Sabiduría antes, durante y después de su venida. Caridad, 

compasión, ayuda a las ovejas y a los corderos. Como os enseñó Cristo, habiéndolo hecho Él 

primero sin violar la libertad individual que Dios mismo respeta en el hombre y que es 

motivo de prueba, de premio o de castigo para cada uno. 

 
1 Mateo 5, 13-16; Marcos 9, 50; Lucas 14, 34-35 
2 Juan 21, 15-19 
3 Juan 10, 10 



 266 

Nadie sabe cómo conduce Dios a cada una de las almas. Nadie hay tan capacitado que 

pueda juzgar siempre con justicia. Hay criaturas que, a los que son miopes por su soberbia, 

les parecen rebeldes o culpables, no siéndolo. Y hay otras que lo son, pero que, por su 

astucia refinada, guardan apariencias de justas haciendo bien las obras externas y mal las 

internas. Aparentemente son justas, pero son injusta por partida doble: porque disimulan y 

porque obran mal. 

“No juzguéis” dijo la Palabra de verdad.4 Esta debiera ser la regla perfecta. Mas si juzgáis, 

hacedlo al menos, ya seáis hombres modestos o poderosos, con caridad, y esto siempre, 

pues no podéis, por vuestra humana limitación, penetrar el interior de los hombres y ver el 

por qué de todos sus actos. Pensad que nada se oculta al Omnividente por más que realicéis 

vuestras acciones injustas y forméis vuestros fingidos, injustos y anticaritativos juicios 

sobre vuestro prójimo en el mayor secreto. Dios os ve y os siente mientras obráis y habláis, 

y Él, sí, os juzga con juicio justo e inapelable. 

El haber sido poderosos no os eximirá del juicio de Dios. Antes, en la medida en que se os 

dio, así será de riguroso vuestro juicio cuando, al igual que todos los hombres, hayáis de 

presentaros ante Dios para rendir cuenta de vuestros actos. Y recuerde todo aquel que haya 

estado más alto que la masa que la grey de Cristo, bien por un cargo o por elección 

extraordinaria, que a veces, una sola culpa contra el Amor, o sea contra el Espíritu Santo 

que es Espíritu de Sabiduría, de Piedad, de Justicia y de Amor, puede echar por tierra todos 

los méritos de una vida vivida en la Ley. Dios puede heriros súbitamente después de 

haberlo herido vosotros a Él en un siervo suyo o en una obra suya de amor. Puede heriros 

de súbito como a Adán,5 súbito después de una culpa de soberbia vuestra. Y entonces ¿de 

qué habrán servido las obras anteriores? ¿De qué los cargos? ¿De qué las elecciones? 

“¡Ay de aquel por quien se produce escándalo!”6 ha dicho Aquel en cuyas manos 

traspasadas puso el Padre todo poder de juicio.7 Y, por más que Él fuese la Misericordia 

encarnada, claramente dio a entender la muerte que aguarda al que escandaliza a las almas 

con acciones injustas. 

 
4 Mateo 7, 1; Lucas 6, 37 
5 Génesis 3 
6 Mateo 18, 6-7; Marcos 9, 42; Lucas 27, 1-2 
7 Juan 5, 22 



 267 

Y si es verdad que, por un alma que uno llegue a salvar, ese tal salva ciertamente la suya,8 

es asimismo verdad que por cada alma que desista o retroceda de la perfección o, lo que es 

peor, caiga en el pecado de desconfiar de Dios, del poder de la oración y de la verdad e 

cuanto antes creía, un castigo; que puede llegar hasta el tormento eterno – y con seguridad 

a una larguísima expiación purgativa – alcanzará a aquel que fue ocasión de desistimiento, 

de retroceso o de caída de un alma. 

Si puede causar turbación en el alma de un “pequeño” la injusticia que se comete contra 

él, también la puede producir ver cómo los pastores, las luces y los maestros dan un 

ejemplo que contradice cuanto enseñan. ¡Ay de quienes son intransigentes con los 

“pequeños” y los abruman con cargas mientras que consigo y con su yo tienen todas las 

condescendencias! 

La mutua edificación es un deber que obliga a todos, pero mil veces más a los que están 

en alto. 

En el comer como en el beber, en la manera de vivir y de vestir, como en la habitación, se 

halla siempre presente la caridad y el recuerdo del que tiene hambre y sed, no le llega para 

vestir y carece de albergue. Ni los mantos reales, ni los vestidos de púrpura y oro dan 

derecho a entrar en los Cielos sino, más bien, la manera como se llevaron. Será más fácil 

ver la vestidura de las nupcias eternas en uno que llevó – con resignación si fue pobre y con 

humildad, por espíritu de caridad, si fue poderoso – un vestido sencillo y modesto, que no 

en quien apeteciendo los signos externos de la pompa más que los internos el que es 

misericordioso, llevó vestidos de gran valor sabiendo bien que su conciencia le aconseja 

otro género de vida. 

Porque en esto estriba la condena: en hacer lo que la conciencia aconseja que no se 

haga. Hacerlo con plena advertencia y deliberado propósito tras una libre determinación. 

Para que llegue a ser pecado una acción que no es buena, es preciso realizarla con plena 

advertencia. Así pues, examínese cada cual a sí mismo, ya esté en puesto alto o en bajo, y 

sépase el por qué de cada acción suya y que este examen y esta consideración sean 

verdaderamente sinceros, como lo es el bisturí del cirujano al poner al descubierto hasta las 

raíces más profundas del mal. Y puesto que su acción es no buena, secciónela de su 

voluntad para quitarle la vida; y no se limite a esto sino que hunda el escalpelo de una recta 

 
8 Santiago 5, 19, 20 



 268 

conciencia en el propio terreno y en su humanidad para extirpar hasta las raíces y los jugos 

que puedan hacer surgir en el corazón, en la mente y en el espíritu, plantas no buenas por 

ser soberbias, y lo abrase todo en la hoguera de la caridad que, ciertamente, volverá a 

brillar cuando el terreno quede libre de la gélida soberbia y de las cizañas9 producidas por 

ella, cizañas estériles, venenosas y entenebrecedoras, sembradas por el Soberbio: por 

Satanás. 

Y si aquellos que se encuentran en alto son fuertes, sostengan con piedad a los débiles sin 

orgullos necios, reconociendo que Dios, más que el yo, contribuye a hacer de un hombre, 

un santo. Bendigan a Dios si es que los amó de un modo extraordinario; pero no se tengan 

por artífices absolutos de su santidad ni desprecien a quien es, o así parece, menos santo 

que ellos. 

Cristo, santísimo y perfectísimo por ser Dios, y sin pecado heredado ni voluntario en 

cuanto Hombre, a nadie despreció y, por su compasión para con todas las miserias, llevó a 

gran número de personas a la salvación. 

Cristo obró muchos y portentosos milagros y derramó ríos de sabiduría; pero lo que más 

atrajo a las gentes a Él y, por tanto, a la Salvación y a la vida, fueron, ante todo, su 

misericordia y, después, su justicia incorruptible e imparcial con todos. 

Al no buscar su propia satisfacción sino el verdadero bien de las almas y la gloria de Dios, 

atrajo sobre sí ultrajes, improperios, rencores, odios y venganzas; mas con ello pudo llevar 

muchas almas a la Verdad y a la Vida. 

Por su paciencia, constancia y fidelidad a la Ley, por el celo santo por su Padre, por su 

amor infinito hacia todas las almas, fue ejemplo para los Judíos y para los Gentiles y 

salvación para todos aquellos que no rechazaron voluntariamente la Luz venida para 

llevarles a la Vida y para restablecer su filiación con Dios. 

Ministro para los circuncisos y Pastor único, eterno y universal que no se limitó a recoger 

únicamente las ovejas de su Redil sino que recogió también “a las que no eran de su redil”10 

a fin de que también estas estuviesen bajo la custodia del único Pastor, recogió y acogió, 

tanto a los Gentiles como a los Judíos y así todos glorificasen a Dios por su Misericordia. 

 
9 Mateo 13, 24-30 y 36-43 
10 Juan 10, 16 



 269 

Y lo glorificaron los gentiles. Glorificaron a Dios Padre, finalmente conocido, a su Hijo 

santísimo y al Espíritu que de Ellos procede; y entraron a formar parte de la grey de Cristo 

y así se cumplieron las profecías en lo que en ellas se dice de que Dios entregó su Verbo 

para que fuese “alianza” entre los pueblos11 y luz para las naciones; para que abriese los ojos 

(no sólo materiales) a los ciegos, sacase de la cárcel del paganismo a los prisioneros, abriese 

las fuentes de agua viva que da la vida eterna y entregase, a cuantos la quieran, la Palabra 

que es vida, y para que las naciones, que no conocían al Señor, corriesen a Él y llegaran a 

ser hijos de Dios cuantos observasen su Ley y se mantuviesen fieles en estrecha amistad 

con Él, viviendo en la casa de oración para todos los pueblos de la Tierra”,12 es decir en la 

Iglesia de Cristo. 

Todo esto hizo el Señor para salvar al hombre caído por culpa de Adán. Llevó la Luz y la 

Ley, incluso a los Gentiles; dio al hombre los dones sobrenaturales para ayudarle a vencer 

la ley de la carne que le hace carnal e inclinado al mal, y para seguir la ley del espíritu que lo 

hace sobrenatural elevándolo, de ser racional, a criatura divinizada. Porque quien vive fiel a 

los dones de Dios reobtenidos por medio de Cristo y fiel también a la Doctrina perfecta 

enseñada por Cristo, se hace merecedor de que se diga de él lo que dicen las palabras del 

salmo: “Vosotros sois dioses e hijos del Altísimo”.13 

Esto era en el pensamiento de Dios el destino de todos los hombres. 

Como así habría sido de no haber pecado Adán. 

Como así es posible que sea para un número inmenso de criaturas, gracias al Sacrificio de 

Cristo que tanto amó a los hombres que dio su vida por ellos.14 

Como así será hasta el fin de los siglos. 

Y tendrán vida cuantos, de toda época y nación, hayan amado a Cristo. Causa para ellos 

de eterna Salvacióm”.15 

* * * * * 

 

 
11 Isaías 42, 6-7 
12 Mateo 21, 13 
13 Salmo 82 (Vulgata; 81), 6 
14 1° Juan 4, 9-10 
15 Hebreos 5, 9 



 270 

 

Fin de la explicación 

De la Epístola de Pablo 

A los Romanos 


